

# रामकृष्ण परमहंस

मूल लेखक 🖞 रोमां रोलां-

श्रतुवादक धनराज विद्यालंकार

सपादक डॉ०'रघुराज गुप्त विकास ग्रन्वेष्णालय, कालाकाँकर अवन, लखनऊ

# लीकभारती प्रकाशन

१५-ए, महात्मा गाधी मार्ग, इलाहाबाद-१





आत्मा की इस तीर्थयात्रा मे मेरी विश्वस्त संगिनी, जिसके विना इस दीर्घ यात्रा को समाप्त करना मेरे लिए सभव न था, उस स्नेहमयी भगिनी मैदालिन के चरणो मे अर्पित

रो० रो०, जनवरी १९२६

t

''महापुरुषो के उन जोवित जलाशयो पर, जिनमे णाक्ष्वत शक्ति का निवास है, मनुष्य को विश्वाम करना ही होगा, साँस लेनी होगी, एव स्नान करके व उनका पवित्र जलपान करके तरोताजा होना होगा । यदि मनुष्य-जाति की आदि जन्मभूमि मे, उन पर्वत-शिखरो पर, जिनके एक पार्श्व मे गगा व सिन्घु की जलघाराएँ प्रवाहित हो रही हैं और दूसरी तरफ मुरवुनी के सटश ईरान की जलघाराएँ वह रही हैं---- उन जलाशयों का पता न लग सके तो और कहाँ लग सकता है ? पश्चिम अत्यन्त सकीर्ण है । ग्रीस क्षुद्र है, वहाँ मेरा दम घूटने लगता है। इज़राइल मुष्क प्रदेश है, वहाँ में हॉफने लगता हूँ। इसलिए में कुछ देर के लिए एशिया व महाप्राच्य की तरफ देखना चाहता हूँ। भारत महासागर के समान विशाल है। वही मेरा काव्य निहित है। उस महाकाव्य मे छन्दोभग नही है, स्वर को विपमता नही है, उसमे स्वरसगीत का स्वर्गीय माधुर्य है । वह सूर्य की सुनहरी किरणो की छटा से उज्ज्वल है, देवताओ के आशीर्वाद से विभूषित है। वहाँ निर्मल शान्ति का राज्य है, और सब विरोघो व सघर्षों के ऊपर एक अनन्त माघुर्य तथा असीम आतृमाव विराजमान है, जो समो जीवित प्राणियो तक फैला हुआ है। यह प्रेम, दयाव करुणा का एक अगाघव असीम समुद्र है। मैं इतने दिनो से जिस वस्तु की तलाश में था---आज वह मुझे प्राप्त हो गई है। यह करुणा की वाइविल है।"

मिशलेट . 'मानवता की बाइबिल', १८६४

# त्रानुक्रम

| एक * शैशवलीला                                            | *** | ३४  |
|----------------------------------------------------------|-----|-----|
| दो * माँ काली                                            | • • | ४२  |
| तीन * ज्ञान के दो पथ-प्रदर्शकभैरवी ब्राह्मणी और तोतापुरी | ••  | ሂና  |
| चार * ब्रह्म के साथ ऐक्य-बोघ                             | ••  | ୰୰  |
| पाँच * मनुष्य मे प्रत्यावर्तन                            |     | 83  |
| छः * ऐक्य-निर्माता                                       | ••• | १०५ |
| सात * रामकृष्ण और मारत के महान् जननायकगण                 | ••• | १६६ |
| <b>अाठ ∗ शिष्यो की पुकार</b>                             | ••• | 8E3 |
| नौ * प्रभु और उसकी सन्तान                                | ••  | २०५ |
| दस * प्रिय शिष्य नरेन्द्र                                | ••• | २४१ |
| ग्यारह * साघ्य सगीत                                      | ••• | २७१ |
| बारह * नदी का समुद्र मे पुन. प्रवेश                      |     | २५१ |
| उपसंहार                                                  |     | ३०१ |

. . .



## लेखक की मूमिका

इन दोनो ग्रन्थो<sup>9</sup> की रचना में मैं निरन्तर रामकृष्ण मिशन से परामर्श लेता रहा हूँ। उन्होंने कृपा करके सव आवश्यक पुस्तको व अन्य लेख सामग्री के उप-योग का सुअवसर देकर मुझे अनुगृहीत किया है। विशेप रूप से मैं निम्नलिखित महानुमावो का ऋणी हूँ जिनसे मुझे अत्यन्त सहायता प्राप्त हुई है:---

सर्वप्रथम, वेलूर मठ के वर्तमान<sup>2</sup> श्रद्धास्पद प्रधान स्वामी शिवानन्द । उन्होंने अपनी व्यक्तिगत स्मृति के आधार पर 'ठाकुर' के सम्वन्ध मे मुझे अनेक वहुमूल्य तथ्यो से अवगत किया है । दूसरे, ठाकुर के अन्तरग शिष्य तथा धर्म-प्राण महेन्द्रनाथ गुप्त, इन्होंने विनयवश अपना सम्पूर्ण नाम प्रकाशित न करके अपने नाम के 'म' इस आदि अक्षर से ही अपना परिचय दिया है । तीसरे, धर्मप्राण, जानवृद्ध तरुण श्रीमान् वशीसेन, जो कि सर जगदीशचन्द्र वसु के छात्र 'हैं और विवेकानन्द के मक्त हैं । आपने मगिनी क्रिस्टिनरचित अप्रकाशित स्मृति कया को, जनकी अनुमति लेकर मुझे दिखाया था । वहिन क्रिस्टिन, बहिन निवेदिता के समान स्वामी विवेकानन्द के अनेक पाश्चात्य शिष्य व शिष्याओं में सवपिक्षा अन्तरग शिप्य थी । चौथी, मिस जौसेफिन मैकलियड, जो कि महान् स्वामीजी की कर्मशील और विश्वस्त वन्धु और अनुरक्त मित्र थी । पाँचवे, और सबसे अधिक, 'प्रवृद्ध मारत' पत्रिका के सम्मादक स्वामी अशोकानन्द,

- रोलाँ ने रामकृष्ण एव विवेकानन्द इन दोनो महापुरुषो की जीवनी लिखी है।—-अनु०
- २ इस स्थल पर तथा इस पुस्तक के अन्य स्थलों पर भी 'वर्तमान' मन्द से सन् १९२५ ईस्वी का वोध करना चाहिए, क्योकि इसी सन् मे यह पुस्तक लिखी गई है।----अनू०

w

१० \* रामकृष्ण

जिन्होंने मेरे अनेक अथक प्रश्नो का उत्तर देने मे कभी क्लान्ति का अनुभव नहीं किया, और प्रत्येक प्रश्न का उत्तर पूर्ण पाण्डित्य के साथ दिया । उनके ढारा ही मुझे रामकृष्ण मिशन के सम्वन्व मे सम्पूर्ण तथ्यो का सग्रह करने का मौका मिला है ।

श्रीयुत वनगोपाल मुखोपाव्याय और मेरे विश्वस्त मित्र डॉक्टर कालिदास का भी मैं अत्यन्त कृतज हूँ। श्रीयुत मुखोपाघ्याय ने ही मुझे पहले-पहल श्री रामकृष्ण के अस्तित्व के वारे मे अवगत किया था और डॉक्टर नाग ने इस वारे मे मुझे अनेक वार अनेक परामर्श व उपदेश दिये हैं।

यदि मैं अपने इन निपुण पथदर्शको की सहायता को, अपने चिर आदरणीय भारतवर्ष तथा मानवता की सेवा में उपयुक्त रूप से व्यवहार में ला सर्कू तो मैं अपने आपको बन्य समझुंगा।

दिसम्बर, १६२६ ।

### त्रपने प्राच्य पाठको से

'जानी के चरणो में भेरा प्रणाम है, मक्त के चरणो में प्रणाम है, साकार-वादी मक्त व निराकारवादी मक्त, दोनो के चरणो में प्रणाम है, पुरातन व्रह्म-' झानियो के चरणो में प्रणाम है, इदानीतन सत्यज्ञानियों के चरणो में प्रणाम है।' (रामकृष्ण, २८ अक्ट्रबर १८८२)

यदि मुझसे प्रमादवश कोई भूल हो गई हो, तो मारतीय पाठकगण से मेरा हार्दिक अनुरोध है कि वे उसकी उपेक्षा करेंगे । इस गुरु दायित्व को वहन करने के लिए मैंने अकुठित माव से कठोर परिश्रम किया है । परन्तु ऐसा होने पर भी भारतवर्ष की अनेक सहस्र वर्ष प्राचीन विचारघारा की सर्वया सही अर्थों मे व्याख्या कर सकना एक योरोपवासी के लिए समव नही है । कारण, इस प्रकार की व्याख्या, प्राय. भ्रमात्मक हो सकती है । तथापि एक बात मैं निश्चयपूर्वक कह सकता हूँ, कि जीवन की विभिन्न प्रकार की समस्याओ के बीच प्रवेश करने के लिए मैंने विश्वुद्ध व विनयावनत चित्त के साथ जो प्रयास किया है, उसमे किसी प्रकार के कपट व कृत्रिमता का लेश नही है ।

इसके साथ ही मैं यह स्वीकार करता हूँ कि पश्चिमी देशवासी होने के कारण, जिस स्वतन्त्र विचार-बुद्धि का मेरे अन्दर जन्म हुआ है, उसका भी मैंने कणमात्र परित्याग नही किया है । समी के विश्वासो के प्रति मैं श्रद्धा रखता हूँ, और प्रायः मैं उनको प्यार मी करता हूँ । किन्तु, मैं कमी मो उन्हे अपना यत नहो कह सकता । श्रीरामकृष्ण को अपना अन्तरग अनुमव करता हूँ । इसका कारण यह नही है कि उनके शिष्यो के समान मैं भी उन्हे मगवान का अवतार समझता हूँ । उसका कारण यह है कि मैं उनके अन्दर मनुष्य का दर्शन करता हूँ । वेदान्तियो के समान, आत्मा मे भगवान वास करते हैं, और आत्मा सर्वत्र

११

#### १२ \* रामकृष्ण

विद्यमान है, इसलिए आत्मा हो ब्रह्म है, इस वात को स्वीकार करने के आग्रह मे मैं फिसी माग्यवान् पुरुष में भगवान् को सीमावद्ध करने का कोई प्रयोजन नहीं देखता। कारण, अज्ञात रूप मे ही सही, परन्तु यह आघ्यात्मिक राष्ट्रवाद का ही एक रूप है, इसलिए मैं इसे स्वीकार नहीं कर सकता। जो कुछ भी मौजूद है, मैं उसमे ही मगवान् को प्रत्यक्ष करता हूँ। अखण्ड विश्व के मन्य जिस प्रकार मैं पूर्ण माव से उसका दर्शन करता हूँ। अखण्ड विश्व के मन्य जिस प्रकार मैं पूर्ण माव से उसका दर्शन करता हूँ, उसी प्रकार क्षुद्रतम खड के वीच मो मैं उसको देखता हूँ। मूल सत्ता के मघ्य कोई भेद नही है और समस्त विश्व मे ही यह शक्ति अनन्त व सीमाहीन है। सामान्यतम परमाणु के वीच जो शक्ति गुप्त रूप से विद्यमान है, उसे यदि हम केवल एक मात्र जान सके, तो उसके द्वारा ही समस्त विश्व को उडाकर घ्वस कर सकना समव है। भेद केवल यही है कि यही शक्ति अल्पाधिक रूप मे मनुष्य की विवेक मे, अहम् मे, शक्ति की इकाई मे निहित है। श्रेष्ठतम मनुष्य भी उस सूर्यालोक के ही स्वच्छतर व स्यण्टतर प्रतिबिम्व मात्र हैं, जो प्रत्येक ओस के रूण मे झिलमिल करता है।

इसलिए ही मैं आव्यात्मिक महापुरुषो के और उनके पूर्ववर्ती व समसामयिक हजार-हजार अज्ञातनामा सहयात्रियो के वीच किसी प्रकार का कोई भेद-माव नही देख पाता हूँ। मक्त लोग अवध्य इस प्रकार के पवित्र भेद को मानकर चलना पसन्द करते हैं। आत्मा की जो विपुलवाहिनी युग-युग से अभियान करती चली आ रही है, उससे मैं जिम प्रकार वुद्ध व ईसा का तिल मात्र पृथक् करके नहीं देखता हूँ, उसी प्रकार रामकृष्ण व विवेकानन्द को मी अलग नही देख पाता। गत धताब्दी के नवजाग्रत मारत मे जिन समस्त प्रतिमावान व्यक्तियो ने जन्मलाम करके, अपने देश की प्राचीन शक्ति को पुनर्जीवित किया है, देश मे सर्वत्र विचार के वसन्त की वहार लाये हैं, इस पुस्तक मे में उन्हे ययायोग्य स्थान देने का प्रयत्न कर्लेंगा। उनमे से प्रत्येक का ही कार्य निर्माणशील था। और उसमे से प्रत्येक को कुछ विश्वासी मनुष्यो के दल ने घेर लिया था,---जिन्होंने अपना अलग-अलग एक-एक सम्प्रदाय खडा कर लिया और अज्ञात रूप मे यह सोचने लगे कि यह सम्प्रदाय ही वह मन्दिर है, जो एकमात्र श्रेष्ठतम देवता की अधिष्ठान-भूमि है।

इस दूर प्रदेश में मैं उनके उस पार्थक्य व अनेक्य के संप्राम की धूलराशि को प्रत्यक्ष नहीं करना चाहता। इस दूर देग में उनकी वह कटिदार वाडे मुझे द्यिंगोचर नहीं होती। दिखलाई देता है, केवल एक अनवरुद्ध, विशाल व विस्तृत मैदान। दिखलाई देती है, निरवच्छिन्न निरवयि एक नदी, पास्कल के शब्दो मे

"गतिशोल पथ (chemn qui marche)" — जिस ईश्वररूपी महानदी में सब नालो व नदियो का महासगम होता है, उसकी श्रीरामकृष्ण ने औरो की अपेक्षा अपने मन में पूर्णतर रूप से कल्पना ही नहीं की है, उसने अपने अन्दर उसकी साक्षात अनुभूति की है। यहीं कारण है कि मैं उसे प्रेम करता हूँ, और इसी-लिए मैंने उसके जन्दर से कुछ विशुद्ध जल, पृथ्वी की महातृष्णा को दूर करने के लिए आहुत किया है।

किन्तु मैं इस नदी के किनारे पर ही घुटने टेककर न बैठा रहूँगा। मैं इस नदी की घारा के साथ-साथ सीघा समुद्र को लक्ष्य करके अविराम यात्रा करूँगा। इस नदी के प्रत्येक मोड पर, जहाँ पर कि मृत्यु ने हमारे अन्यतम पथ-प्रदर्शक नेता को आह्वान करके वही पर रुकने का आदेश किया था, मैं अपने सह-यात्रियो की अद्धालु मण्डली को पीछे छोडकर आगे वढता चला जाऊँगा, मैं वारा के प्रवाह के साथ-साथ चलूंगा और उसके निर्गम-स्रोत से लेकर सगम तक उसे अर्घ्य प्रदान करूँगा। नदी का निर्गम स्थान पवित्र है, इसका प्रवाह पवित्र है, इसका सगम-स्थल भी पवित्र है। और हम इस नदी मे, इससे मिलने वाले छोट-बडे नालो मे, और इस महासमुद्र मे मो---जीवित भगवान की गतिमान मूर्ति का आलिगन करेगे।

विलेन्यू, फ़िस्मस, १९२८ ।

### पाइचात्य पाठको के प्रति

हमारे युग मे जात्मा के इन दो अवांशो के वीच एक विचित्र वाहियात भेद खढा कर दिया गया है, और यह मान लिया गया है कि इनमें मेल असमव है। इसका कारण केवल हमारी टप्टि की सकीर्णता है, जो कि उन दोनो पक्षो मे, जो इन आदर्शों के प्रतिनिधि होने का दावा करते हैं, समान रूप से बिद्यमान है।

एक तरफ वे लोग, जो अपने को वामिक कहते हैं, अपने-आपको अपने घर्म-मन्दिर की चारदीवारी के अन्दर कैद किए रहते हैं, और न केवल उससे बाहर आने से ही इकार करते हैं (ऐसा करने का उनका अविकार है), अपितु यदि उसका वश चले तो वे उस चारदीवारी से वाहर रहनेवालो को जीवित रहने के अधिकार से ही वचित कर दे। दूसरी तरफ, तर्कवादी स्वतन्त्र विचारक लोग, जिनके अन्दर किसी प्रकार की वामिक मावना का एक प्रकार से

१४

सर्वथा अभाव है, (जिसका कि उन्हे अधिकार है) धार्मिक आत्माओ के विरुद्ध जडना ही अपने जोवन का एक मुख्य व पवित्र लक्ष्य समझते हैं और उन्हे जीवित नही रहने देना चाहते । इसका परिणाम मनुष्य के पक्ष मे धर्म को वाकायदा नष्ट करने का निरर्थक तमाशा होता है । वे यह नही देख पाते कि वे उस वस्तु पर आक्रमण कर रहे हैं, जिसे कि वे समझ नहीं पाते । उन ऐतिहासिक व तथाकथित ऐतिहासिक पुस्तको के आधार पर जो कि बहुत काल गुजर जाने के कारण सर्वया निर्वीर्य हो चुकी हैं, और जिनके उपर काल की काई जम चुकी है, धर्म की आलोचना करना उसी प्रकार निर्थक है, जिस प्रकार कि उन शारीरिक अवयवो के छेदन से, जिनके द्वारा मानसिक क्रियाएं प्रवाहित होती हैं, आन्तरिक मानसिक तथ्यो की व्याख्या असमव है । मेरा ख्याल है कि जिस प्रकार प्राचीन समय मे प्राय: समी धर्मों ने जादू-शक्ति तथा उसको अभिव्यक्त करने वाले शब्द, कक्षर व वर्णों को एक समझकर एक प्रकार की भूल की है, उसी प्रकार आजकल के युक्तिवादियो ने विचार-शक्ति तथा उनकी अभिव्यक्ति मे भेद न करके एक भ्रम को जन्म दिया है ।

किसी घर्म को जानने, समझने व उसके वारे मे निर्णय करने अथवा यदि आवश्यकता हो तो उसको दोषी ठहराने के लिए सबसे पहली शर्त धार्मिक चेतना के सम्बन्ध मे व्यक्तिगत रूप से परीक्षण करना है। और तो क्या, जिन्होंने धर्म को पेशे के रूप में ग्रहण किया है, उनमें से मी सवको धर्म के बारे में सम्मति देने का अधिकार नहीं है। कारण, यदि वे वस्तुत: निष्कपट व सच्चे हैं, तो वे यह स्वीकार करेंगे कि धर्म का पेशा और धर्म-चेतना यह दो पृषक् वस्तु हैं। बहुत से ऐसे श्रद्धेय पादरी व धर्मयाजक हैं, जो कि केवल परम्परावश या किसी स्वार्थ-वश या सिर्फ आलस्यवश ही धर्म मे विश्वास रखते हैं, उन्होने धार्मिक अनुभूति की यातों कमी आवश्यकताही अनुभव नहीं की और या पर्याप्त चरित्र-बल न होने के कारण वे उसे पाने से कतराते है। इसके विपरीत बहुत से वे व्यक्ति हैं, जो सब धार्मिक विश्वासो से रहित हैं, अथवा अपने-आपको उनसे रहित समझते हैं, किन्तु वास्तव मे वे एक अति-तार्किक चेतना मे निमग्न रहते हैं, और उस चेतना को वे समाजवाद, कम्यूनिज्म, मानव-हितवाद, राष्ट्रीयतावाद भौर यहाँ तक कि बुद्धिवाद की सज्ञा देते हैं। जिस वस्तु के बारे मे विचार किया जा रहा है, उस वस्तु से नही, अपितु किस प्रकार विचार किया जाता है, इसके दारा ही विचार के मूल का निर्घारण होता है और इसके दारा ही हम यह जान सकते हैं कि कीन-सा विचार धर्ममूलक है। यदि कोई दिचार किसी

#### १६ \* रामकृष्ण

प्रकार को मी क्षति की पवराह किये विना, निर्मोक रूप मे एकान्त एकाग्रता के के साथ स्वार्थरहित होकर सत्य की खोज मे अग्रसर होता है तो उस विचार को हो में घर्ममूलक कहता हूँ। कारण, यह मानवीय प्रयत्न के एक ऐसे लक्ष्य में विश्वास की पूर्व कल्पना करता है, जो कि व्यक्ति के जीवन से ऊँचा है, अनेक समय प्रचलित समाज के जीवन से भी ऊँचा है, और यहाँ तक कि समग्र मान-वता के जीवन से भी वधिक ऊँचा है। और तो क्या, सजयवाद भी जब किसी गत्तिजाली मानव के अन्तस्तल से निर्गत होता है, जब वह दुर्वलता का सूचक न होकर शक्ति का द्योतक होता है, तो वह मी धार्मिक आत्माओ की महती सेना के अनियान मे सम्मिलित हो जाता है।

दूसरो तरफ गिरजाघरों में हजारों मीरु विश्वासी व्यक्ति एकत्रित होते हैं, वे चाहे वर्मयाजक पादरों हो या साधारणजन हो, परन्तु वे धार्मिक कहनाने के योग्य नहीं होते । वे इसलिए विश्वास नहीं करते, क्योंकि उन्होंने अपनी स्वतन्त्र उच्छानुसार विश्वास करना पसन्द किया है, अपिनु इसलिए विश्वास करते हैं, क्योंकि वे उस धुडताल में वैंधे हुए है, जहाँ पर कि अनायास लब्ब विश्वास के दाने व चारे से भरी हुई नाँद जन्म से ही उनके सम्मुख रहती है, और उन्हें उसकी जुगाली के सिवाय और कुछ कार्य नहीं है ।

ईसा के सम्बन्य में यह करुण कथा प्रचलित है कि 'वह ससार के अन्त तक वेदना का भार वहन करेगा ।' किसी वेदना को वहन करने वाले परमात्मा में विश्वास करना तो दूर की वात है, परन्तु मैं तो किसी देहधारी परमात्मा में ही विश्वास नहीं करता । परन्तु मेरा विश्वास है कि सुख दु.ख सहित प्रत्येक वस्तु, जिसका कि बस्तित्व है, उसमे और प्रत्येक प्रकार के जोवधारियो, मनुष्य जाति बोर मनुष्यो मे, और समस्त विश्व में केवल वही परमात्मा है, जो निरन्तर जन्मधील है। क्षण-क्षण में नई सुष्टि का निर्माण हो रहा है। धर्म कभी पूर्ण नही होता । यह अविराम कर्म है, अविराम संघर्ष की कामना है—एक जलप्रपात की निरन्तर प्रवहमान धारा है, एक वढ जलाशय नही है।

नदियो के देश में मेरा जन्म हुआ है। मैं उन्हें जीवित प्राणियो के समान ही प्यार करना हूँ, और मेरे पूर्वज इन नदियो को नुरा व दुग्व की अजलि क्यो प्रदान करते थे, इसे मैं अच्छी तरह समझता हूँ। और मव नदियो में पवित्रतम नदी वह है, जो कि आत्मा के अन्तरनम प्रदेश से, आत्मा की चट्टानो, वालू व हिमधैलो में अनन्तकाल से प्रवाहित हो रही है। उसी में वह आदिमतम शक्ति निहित है, और उसे ही मैं वर्म कहता हूँ। सब पदार्थ इसी आत्मा की स्रोत-

स्वनी के अन्तर्गत हैं। यह आत्मा की स्रोतस्विनी हमारी सत्ता के गम्मीर अगाध रस-भण्डार से निःस्त होकर, अनिवार्य ढलानो को पार करती हुई उसी चिन्मय, अनुभूत नियन्त्रित व समाधिमय महासत्ता के समुद्र मे विलोन हो जाती है । और जिस प्रकार नदियो के भून्य जल-भण्डार को पूर्ण करने के लिए समुद्र का जल धनीभूत होकर वाप्प वनकर भेघो के रूप में आकाश में एकत्र हो जाता है, सुष्टि का यह अबिराम चक्र मी ठीक इसी प्रकार घूमता रहता है । मूल स्रोत से महासागर तक, और महासागर से मूल स्रोत तक यह सब एक ही शक्ति है, एक ही सत्ता है---जो अनादि सौर अनन्त है । इस सत्ता को मगवानू (और कौन-सा भगवान ?) कहे या शक्ति (और कौन-सी शक्ति ?) कहे, इससे मुझे कोई प्रयोजन नही है। इस सत्ता को प्रकृति मी कह सकते है, (परन्तु यह किस प्रकार की प्रकृति है, जब कि इसमे आत्मा की शक्तियाँ मी विद्यमान हैं ?) शब्द ! शब्द ! 🔹 सब्दो के सिवाय यह और कुछ नही है । एकता, अमूर्त एकना नही, अपितु प्राण-मय जीवित एकता, यही इस सवका सार है। इस एकता का ही मैं पुजारी हूँ, और यही वह एकता है जिसकी सब धार्मिक विश्वासी, और वे सव सशयवादी भी, जो जात या अज्ञात रूप मे अपने अन्दर इसे वहन किये हुए हैं, समान रूप से पूजा करते हैं।

वह अदृग्य, सर्वत्र्यापिनी महादेवी—जिसने अपने सुवर्ण वाहुपाश में वहुरूप-मय, वहुवर्णमय, वहुस्वरमय सगीत को आहुत किया है—उस एकता रूपी महादेवी के चरणो में मैं इस नूतन प्रन्थ को समपित करता हैं ।

नव जागृत भारत मे लगभग एक शताब्दी से समस्त लक्ष्यवेघियो का यह एकता ही लक्ष्य-विन्दु रहा है। इस समस्त शताब्दी मे मारत की पुण्यभूमि से बहुत से अग्निगर्भ तेजस्वी महापुरुपो का जन्म हुआ है— अजस्र मानवता व विचार की जाह्नवी घारा का अम्युदय हुआ है। उनमे और चाहे जो भी विभि-भता व मतभेद रहे हो, परन्तु उनका लक्ष्य एक ही रहा है— और वह मगवान् के ढारा मानवता का मिलन है। और इस एकता के साघको मे जितना ही परिवर्तन हुआ है, उतना ही इस एकता का विस्तार हुआ है और बह अधिक स्पष्टतर हो गयी है।

प्रारम्भ से लेकर लन्त तक यह विराट् आन्दोलन प्रनोच्य और प्राच्य, युक्ति और विश्वास के ऊपर पूर्णतया समान रूप से आश्रय करके सहयोग के रूप मे ही सगठित हुआ है और यह विश्वास अवश्य ही वह विचारशून्य अन्ध स्वीकृति मात्र नही है, जिसका कि गुलामी के युग में पददलित निर्वीर्य जातियों के बीच विचारहीन अन्ध स्वीकृति की भावना से जन्म हुआ है—अपितु यह विश्वास एक

१८ \* रामकृष्ण

जीवित व ज्ञानमय अन्त<sup>-</sup> अनुभूति है, यह साइक्लप्स<sup>1</sup> के ठृतीय नेत्र के समान है, जो अन्य दोनो नेत्रो को अर्थभून्य नहीं वनाता, अपितु उन्हे पूर्णता प्रदान करता है ।

इन आघ्यात्मिक महापुरुपो<sup>र</sup> के शानदार जुलूस मे से (जिनके वारे में में आगे चलकर आलोचना करूँगा) भैंने केवल दो महापुरुपो को चुना है, जिन्होंने अतुलनीय शक्ति व सौन्दर्य के ढारा विश्वात्मा की इस अनुपम स्वर-संगति को उपलव्व किया है, और इसी लिए जिनके प्रति मेरा हृदय विशेष रूप से श्रद्धा-न्वित है। उन्हे इस स्वर-सगति के मोजार्त<sup>3</sup> व वियोवन<sup>8</sup> कहा जा सकता है-बे देवाघिदेव<sup>4</sup> और वज्रवारी देवराज-रामकृष्ण और विवेकानन्द हैं।

इस पुस्तक<sup>६</sup> के आलोच्य विषय तीन हैं, अथवा एक मी कहा जा सकता है । हमारे थुग मे हमारे समक्ष उद्घाटित दो असामान्य जीवनो की कहानी इसमे वर्णित है । उस कहानी का अर्घ अण दन्तकथाप्रघान है, और अर्घाश एक महाकाव्य के रूप मे है । और उसके साथ उस महामहिमान्वित विचारघारा का वर्णन है, जो कि जहाँ एक तरफ घार्मिक व दार्शनिक है, वहाँ दूसरी तरफ

- १ दन्तकयाओं मे र्वाणत राक्षसो की एक जाति का नाम है । यह सिसिली द्वीप के निकट रहती थी, और यह कथा प्रचलित है कि इनके ललाट के वीच एक नेत्र होता था ।
- २ इस खण्ड का छठा अघ्याय 'एकता के निर्माता' देखिए—(राममोहन राय, देवेन्द्रनाथ टैगोर, केणवचन्द्र सेन, दयानन्द)। और इसके साथ 'रिव्यू योरोप' पत्रिका के १५ दिसम्बर, १९२८ के अक में 'अग्रगामी भारत' भोर्षक प्रवन्ध से तुलना कीजिए, जिसमे मैंने अपने सम-सामयिक महापुरुष श्री अरविन्द की मी आलोचना की है।

- ४ मूल पुस्तक में 'Pater Scraphicus' यह पाठ है, जिसका अर्थ 'देवताओ का पिता' है।
- ६ दोनो खण्ड ।

नैतिक व सामाजिक है। यह अतीत भारत के गर्म से वर्तमान मानवता के लिए सन्देश वहन करके लाई है।

यद्यपि इन दोनो जीवनो की दर्दनाक कहानी का अपरूप काव्यमय सौदर्य तथा होमरिक गाम्मीर्य हो यह स्पष्ट करने के लिए पर्याप्त है (जैसा कि आप स्वय लक्ष्य करेंगे) कि मैंने आप लोगो को दिखाने के लिए, इन दो जीवनो के गतिपथ के अन्वेपण, व सन्धान मे अपने दो वर्ष वयां व्यतीत किए हैं, तथापि मैं यह कहना उचित समझता हूँ कि केवल एक साहसी अन्वेपक के कोतूहलवश मैं इम यात्रा मे प्रवृत्त नही हुआ हूँ।

में एक उपन्यास लेखक नही हूँ, जो कि क्लान्त व थके हुए पाठको को आत्मविस्मृत करने के लिए लिखता है। मैं इसलिए लिखता हूँ कि जिससे मेरे पाठक अपने आपको खोज सके, मिथ्या के आवरण से मुक्त अपनी सत्ता को, अपने स्वरूप को पहचान सके। मेरे जीवित या मृत सभी सहयात्री इसी लक्ष्य को लेकर अग्रमर हुए हैं, और मेरे निकट शताब्दियो व जातियो की सीमाओ का कोई अर्थ नही है। आवरणमुक्त आत्मा के लिए प्राच्य व प्रतीच्य का कोई बन्धन नही है, ये वस्तुएँ उसके बाह्य आवरण मात्र हैं। समस्त विश्व ही जात्मा का निवासस्थान है। और हममे से प्रत्येक मे ही जव आत्मा का निवास है, तब हम सभी उसके समान अधिकारी है।

जिस आन्तरिक विचार ने मुझे इस ग्रन्थ की रचना के लिए प्रेरित किया है, उसका मूल स्रोत कहाँ है, इसकी व्याख्या करन के लिए यदि मैं अपने-आपको कुछ क्षण के लिए रगमच पर लाता हूँ, तो आशा है, पाठकगण मुझे क्षमा करेगे। केवल हण्टान्त के लिए ही ने ऐसा कर रहा हूँ, क्योंकि वास्तव मे मैं कोई असा-वारण पुरुष नही हूँ। में एक अत्यन्त साधारण फासीसी हूँ। मैं जानता हूँ कि मैं उन हजारो पश्चिम देशवासियो का, जिनके पास अपने को प्रकट करने के न साधन हैं, और न समय ही है, एक प्रतिनिधि मात्र हूँ। जब हममे से कोई व्यक्ति अपने आपको मुक्त करने के लिए अपने हुदय के गमीरतम अन्त.प्रदेश से कुछ कहता है, तो उसका वह शब्द उन हजारो मूक कण्ठस्वरो को ही मुक्त करता है। इसलिए आप मेरी आवाज को नही, अपितु उन्ही के कण्ठो की प्रति-व्वनि को सुने।

मघ्य फास के जिस अचल मे मेरा जन्म हुआ है, और जहाँ मैंने अपने बच-

१ ग्रीक महाकवि होमर के काव्य मे जो महान् गाम्मीर्य देखा जाता है, उसके समान ।

#### २० \* रामकृष्ण

पन के चौदह वर्प व्यतीत किये हैं, मेरे पूर्वपुरुष णताव्दियो से वही रहते चले आये हैं। मेरा वश विशुद्ध फान्सीसी तया विशुद्ध कैयोलिक है। उसमे किसी प्रकार का कोई विदेशी मिश्रण नही हुआ। सन् १८८० मे मेरे पेरिस आने से पूर्व तक मेरे जीवन का प्रमात समय निवर्नायस जिले की सीमाओ मे ही आवद्ध था। और इस जादूपूर्ण प्रदेश मे वाह्य ससार के प्रमावो का प्रवेण सर्वया निपिद्ध था।

सुतरा इस फासभूमि के वूसर नील आकाश के नीचे, और उसकी नदियो की रेखाओ की सीमाओ से घिरे हुए इन मुण्मय पात्र में वन्दी होकर मैंने अपने ञैणवकाल मे विश्व के नाना वर्णों का आविष्कार किया है । जय मैंने अपनी युवावस्था मे दण्डपाणि होकर विचार-पथ पर यात्रा प्रारम्म की, तो मैंने किसी भी देश मे कोई अजनवी या अज्ञात वस्तु नही पायी । मन के जो विभिन्न प्रकार मैंने पाये, व अनुभव किये, दे मूलत' मेरे मन के ही अनुरूप थे । वाह्य की अमि-झता ने मुझे केवल अपने मन को ही समझना सिखाया, मैं अपने मन की उन विसिन्न अवस्थाओं को समझने लगा-जिन्हें मैं इससे पूर्व मी लक्ष्य करता था. परन्तु समझ न पाता था । शेक्सपीयर, विथोवन, टाल्स्टाय व रोम आदि सव णिक्षनो ने---जिनकी रसघारा द्वारा मेरा जोवन अनुप्राणित हुआ है, मुझे अपने अन्तर के इस गुप्त नगर के----इस लावा-स्रोत के नीचे प्रमुप्त भूमिनिमग्न हरक्यू-लिनियम के अवरुद्ध हार मे प्रवेश की विधि के अतिरिक्त और कुछ नही सिखाया है। और मेरा हढ विश्वास है कि मेरे अनेक पडोसियो के अन्तर मे मी यह इसी प्रकार प्रसुप्त है। वे केवल इसके अस्तित्व से अभिज्ञ नही है, जैसा कि एक दिन मैं भी अनमिज्ञ था। इस मुगुप्त नगर के उद्घाटन मे, साधारण व्यव-हार-दुदि ने उन्हे उनके दैनिक प्रयोजन के लिए जितना आवश्यक बतला दिया है, उस प्रायमिक प्रयत्न से अधिक साहमिक प्रयत्न भी उनमे से शायद ही किसी ने किया है। और वे उन व्यक्तियों के समान, जिन्होंने कि पहले राजकीय और वाद मे जैकोविन ? ( विष्लवी ) फान्स का ऐक्य-विधान किया है, अत्यन्त मिता-

- १ हरक्यूलिनियम—रोम राज्य का एक प्राचीन नगर । सन् ७९ ईस्वी मे विमुरियस ज्वालामुसी के विस्फोट के कारण पम्पेइ णहर के साथ यह नगर मी पृथ्वी के गर्म मे समा गया था ।—अनु०
- २ जैकोविन = विप्लवी । पैरिस नगर के जैकोविन क्लब के सदस्यों ने ही फासीसी विप्लव का पय-प्रदर्शन किया था । इसलिए जैकोविन से विप्लवी का ही वोघ होने लगा ।

चारी है। ऐसे निर्माण का मैं प्रशसक हूँ। एक पेशेवर ऐतिहासिक होने के कारण, मैं इसमे भी आत्मा के प्रकाश से प्रेरित मानव-प्रयत्न को एक अष्ठतम रचना को देखता हूँ। "Acic perrenuis" "काल की अपेक्षा भी अधिक शाश्वत और सनातन<sup>// ९</sup>—परन्तु इस प्राचोन किम्बदन्ती के अनुसार कि किसी श्रेष्ठ रचना को चिरस्थायी बनाने के लिए दीवार के अन्दर जीवित शरीर को निमग्न करना चाहिए, हमारे यह निपुण कारोगर मो अपनी रचनाओ को चिरस्थायी वनाने के लिए अपनी कीर्ति की दीवार मे हजार-हजार जीवित मानवात्माओ को चुन गये है। सगमरमरी सतह पर आज उनका कोई चिह्न दिखाई नही देता, परन्तू तो भी मुझे उनका कण्ठस्वर सुनाई देता है । और मेरे समान जो कोई ओर मी उन्हे सुनुना चाहता है, वह विचार के पुण्य इतिहास मे कान लगाकर उन्हे सून सकता है। गिर्जा की उच्च वेदी पर जो उपासना अनुष्ठित होती है, उसमे उनका स्थान नही है, किन्तु जो शान्त, भीरु व अनवहित विश्वासी जन-समुदाय पादरियो के सकेत पर नोचे झुकता व ऊपर उठता है, वह अपने स्वप्नो मे सेण्ट जौन र की सर्वया मिन्न प्रकार की सब्जियों का चर्वित-चर्वण करता है। फान्स देश आत्माओ से समृद्ध है। परन्तु वह उन्हे इस प्रकार गुप्त रखता है, जैसे कोई कृषक पत्नी अपने धन को छुपाकर रखती है।

इन निर्वासित आत्माओ मे से कुछ तक पहुँचने की सीढियों की खोयी हुई चाबियो को मैंने हाल ही मे पुन. खोज निकाला है । अहम के भूतल गर्म से उठ-कर प्राचीर के गात्र पर सर्प के समान कुण्डलाकार होती हुई यह सोपान-श्रेणी, नक्षत्र मुकुटित प्रासादो के शिखर पर पहुँचती है । परन्तु वहाँ पहुँचकर मुझे जिस देश के दर्शन हुए हैं, वह मेरे लिए अपरिचित नही है । मैंने उसे पहले मी देखा है, और मैं इसे बच्छी तरह जानता हूँ, परन्तु मुझे यह याद नहीं कि मैंने उसे पहले कहाँ देखा था । मैंने 'विचार' का जो पाठ कभी पहले सीखा था, उसे यद्यपि पूर्णरूप से नही तो मी अपनी स्मरणशक्ति से कई बार दोहराया है । (परतु किससे यह पाठ मैने सीखा था ? अपनी किसी अति प्राचीन आत्मा से )। अब मैं पुन वही पाठ रामकृष्ण की निरक्षर प्रतिभा ढारा, जिसे यह सब कण्ठस्थ या, मुझे दी हुई जीवन की पुस्तक मे पढ रहा हूँ, और उसका प्रत्येक शब्द मेरे सम्मुख स्पष्ट व पूर्ण हो उठा है ।

- १. 'Aere Perrenus'----काल की अपेक्षा भी शाश्वत व सनातन ।----होरेस
- २. सेण्ट जौन के पर्व के दिन मेले मे तथाकथित जादू-शक्ति-सम्पन्न सब प्रकार की शाक-सब्जी विकती है।

#### २२ \* रामकृष्ण

और आज मैं उसे आप लोगो के सम्मुख एक नयी पुस्तक के रूप में नहीं, अपितु एक अत्यन्त प्राचीन पुस्तक के रूप में रखना हूँ, जिस ग्रन्थ को आप सबने ही पढने की भरसक चेष्टा को है, (यद्यपि बहुतो ने वर्ण परिचय नक ही पढकर छोड दिया है) तथापि यह वही एक ग्रन्थ है, यद्यपि लेख में अन्तर है। मनुष्य की दृष्टि मावारणतया ऊपर के आवरण पर ही जाकर रुक जाती है, छिलके के अन्दर छिपी हुई सार वस्तु तक नहीं। घुस पाती ।

यह सर्वदा वही ग्रन्थ है। यह सर्वदा वही मनुष्य है—--यही शाश्वत, सनातन, 'मानव पुत्र' हमारा पुत्र, हमारा पुनर्जात भगवान है। और प्रत्येक पुनर्जन्म मे वह अपने-आपको पहले की अपेक्षा अधिक पूर्णतर रूप मे और विश्व की सम्पत्ति से समृद्ध रूप मे प्रकट करता है।

देश व काल के पार्थक्य को दृष्टि से ओझल करके देखने पर रामरुष्ण ईसा के ही कनिष्ठ आता हैं।

आजकल के स्वतन्त्र विचारक जिस प्रकार यह दिखाने की चेण्टा करते हैं, उसी प्रकार इच्छा करने पर हम भी यह दिखा सकते है कि ईसा ढारा प्रतिपादित सम्पूर्ण सिद्धान्त, उससे पहले भी पूर्वदेशीय लोगो में प्रचलित थे। और इन सिद्धान्तो को कैलडिया, मिस्र, एथेन्स और आयोनिया के विचारशील व्यक्तियों ने जन्म दिया था। परन्तु हम मानव इतिहास में ईमा के व्यक्तित्व को---चाहे वह वास्तविक हो या काल्पनिक हो क्यो न हो---(वास्तविक तया काल्पनिक व्यक्तित्व एक ही सत्ता के दो रूप होते है) एक प्लेटो के व्यक्तित्व से अधिक

१ काल्पनिक किंबदन्तियों के प्रति धर्ममीरु सारतवासियों का रुख विश्वास के अनुसार एक कौतूहल व समालोचना का रुख है। यह अत्यन्त लक्षणीय है कि जिन सब व्यक्तियों की मारतवासी देवता समझकर पूजा करते हैं, उन सबके ऐतिहासिक अस्तित्व के बारे में वे एक प्रकार से उदासीन रहते हैं—उनके लिए यह एक सर्वया गौण वस्तु है। जहाँ तक वे आच्यात्मिक रूप से सत्य हैं, वहाँ तक उनकी वाह्य वास्तविकता कोई महत्त्व नही रखती। सर्वश्रेष्ठ विश्वासी रामछण्ण ने कहा है, ''जो अपने अन्दर ऐसे विचारों की कल्पना कर सकते हैं, वे अपने-आपको उन्ही विचारो में परिणत भी कर सकते हैं।'' और विवेकानन्द जो कि कृष्ण तथा ईसा के बाह्य अस्तित्व में सन्यह करते थे, (ईसा की अपेक्षा भी कृष्ण के दैहिक अस्तित्व में आच्यालु थे) उन्होंने इस प्रकार कहा है—''परन्तु आज कृष्ण सब अवतारों में पूर्णतम अवतार हैं।''

रामकृष्ण \* २३

प्रभावशाली होने से कभी नही रोक सकते । और इसमे कोई न्याय-रहित बात भी नही है। यह मानवात्मा की एक अतुलनीय व आवश्यक सुष्टि है। यह मान-वात्मा की शरद का एक सुन्दरतम फरा है। प्रकृति के एक ही नियम के अनुसार एक ही वृक्ष मे जीवन व किम्बदन्ती का जन्म हुआ है। एक ही जीवित देह की दृष्टि, नि.श्वास और शैत्य व सजलता से दोनों की उत्पत्ति हुई है।

मैं योरोप के सम्मुख रामकृष्ण नामघारी शरद ऋतु के एक नये फल, आत्मा के एक नवीन सन्देश, भारत के एक महासगीत को ला रहा हूँ। यह दिखाया जा सकता है, (और मैं इसे दिखाना भूलूँगा मो नही) कि हमारी प्राचीन सगीत प्रतिभाओ के जन्म के समान, यह महासगीत मी अतीत से सग्रहीत अनेक प्रकार के विभिन्न स्वरो के समावेश से ही बना है। इस सृष्टि के पीछे बहुत सी पीढियो का अक्लान्त श्रम विद्यमान है। किन्तु यह सब होने पर भी जो सार्वमौम व्यक्तित्व विभिन्न स्वरो के साजवाज को अपने मे सग्रहीत करके, उन्हे एक राजसिक स्वर-सगति का रूप देता है, उसका ही नाम उस सृष्टि के अपर आरोपित होता है, <u>और उसके गौरवमय नाम के</u> हारा ही एक नवयुग का निर्देश होता है।

जिस मनुष्य की मूर्ति की मैं यहाँ स्थापना करना चाहता हूँ, वह तीस करोड नर-नारियो के दो सहस्र वर्षव्यापी आघ्यात्मिक जीवन का परिपूर्ण रूप है। यद्यपि चालीस वर्ष हुए उसका टेहावसान हो हो चुका है, तथापि उसकी आत्मा

और वह उसको पूजा करते थे। (भगिनी निवेदिता के 'स्वामी विवेकानन्द के साथ परिभ्रमण' सम्बन्धी नोट्स, मे देखिए)।

सच्चे धर्मप्राण व्यक्ति जिस प्रकार अवतार की वास्तविकता में भग-वान को प्रत्यक्ष करते हैं, ठीक उसी प्रकार विचारशील व्यक्तियो के अन्दर भी जीवित मगवान को प्रत्यक्ष देखते है। एक श्रेष्ठ विश्वासी की दृष्टि में यह दोनो चीजे ही समान रूप से वास्तविक है। कारण, उसके निकट जो भी वास्तव है, वही भगवान है। इसके अतिरिक्त वह यह मी निर्णय नही कर पाता कि इन दोनो चीजो में किसका महत्त्व अधिक है----जिसे एक जाति ने जन्म दिया है, वह अधिक महत्त्वपूर्ण है अथवा जिसे एक युग ने जन्म दिया है, वह अधिक महत्त्व रखता है?

सन् १८८६ में । उस समय वह ४० वर्ष के थे । उनके महान् शिष्य विवेका-नन्द की सन् १९०२ मे ३९ वर्ष की अवस्था मे मृत्यु हुई थी । यह नही भूलना चाहिए कि उनका जीवन हमारे कितना निकटवर्ती है । एक ही सूर्य के हमने दर्शन किये हैं, और एक ही काल की नौका पर हम सवार है ।

#### २४ \* रामकृष्ण

बाचुनिक मारत को प्राणदान कर रही है। वह गाधी के समान कर्मवीर नहीं या, कला या विचार मे गेटे' व टैगोर के समान प्रतिमाशाली नहीं या। वह बगाल के एक छोटे से गाँव का रहनेवाला ब्राह्मण था, जिसका बाह्म जीवन सकीर्ण रूढियो की सीमा मे आवद्ध था। उसमे उल्लेख योग्य कोई विगेप घटना न थी, और तात्कालिक सामाजिक व राजनैतिक हलनल से वह सर्वथा पृथक् था,<sup>2</sup> परन्तु उसके आन्तरिक जीवन मे नाना देवताओ और मानवो का एक विचित्र समावेश था। उसका अम्यन्त रोय जीवन उस सकल शक्ति की मूलाघार स्वरूपिणी देवी 'शक्ति' का अग्रमात्र था---जिस देवी शक्तिकी मिथिला के प्राचीन कवि विद्यापति<sup>9</sup> और वगाल के कवि रामप्रसाद ने वन्दना की है।

कदाचित विरले ही मूलस्रोत तक पहुँचने का यत्न करते हैं। वगाल के इस क्षुद्र ग्राम्यवासी ने अपने हृदय की वाणी को सुना था, और उसे मुनकर वह अन्तर्वर्ती समुद्र के पथ का अनुसन्वान करने के लिए वढा था। वही समुद्र के साथ उसका मिलन हुआ और उपनिपद् की यह वाणी सत्य सिद्ध हुई:---

- १ गेटे----जर्मनी का सर्वश्रेष्ठ कवि ।
- २. विवेकानन्द का जीवन उनके जीवन से सर्वया मिन्न था । कारण उसने नव व पुरातन दोनो ससार का परिञ्रमण किया था ।
- ३. "हे निविड कुन्तला महादेवी । तुम अपने स्वरूप को प्रकट करो । तुम्ही एक हो, तुम्ही अनेक हो, तुम्हारे अन्दर ही सहस्र निहित है, तुम्ही सग्राम काल मे रणभूमि को शत्रुओ से पूर्ण करती हो ।" (शक्ति देवी का स्तुति गान) यहाँ पर रोला ने विद्यापति की जिस कविता के वारे मे कहा है, वह नगेन्द्र गुप्त ढ़ारा सकलित 'विद्यापति की पदावली' के ४६६ पृष्ठ पर पाय जाती है। जो इस प्रकार है: --

विदिता देवी, विदिता हो, अविरल केस सोहन्ती। अनेकानेक सहस को घारिणि, जरिमंगा पुनरन्ति ॥

—अनुवादक

४ तैत्तिरीय उपनिषद्।

वैदान्त के अनुसार जब परमव्रह्म सगुण हो जाता है, और प्राणमय विग्र्व का उद्वर्तन आरम्म कर देता है, तो पहले वह स्वय ही उर्द्वातत होता है, वही सर्वप्रयम उत्पन्न सत्ता है, जो कि समस्त दृष्य व अदृश्य पदार्थों का सार है। जो इस प्रकार कहते हैं, वही परव्रह्म के साथ एकान्वित होते हैं ---ऐसा कहा जाता है।

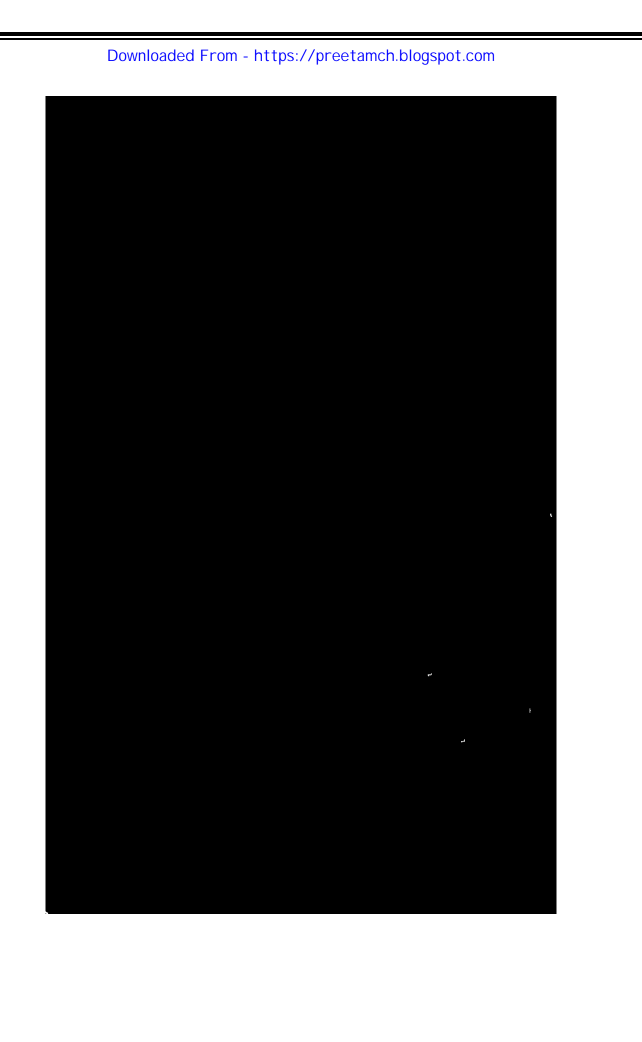
"सैं ज्योतिर्मय देवताओं को अपेक्षा मी प्राचीन हूँ। मैं सत्ता की प्रथम सन्तान हूँ। मैं अमरत्व-शोणितवाही घमनी हूँ।" 1

इसलिए मैंज्वरविकार से लुप्तनिद्र योरोप के कानों में इसी धमनी के स्पन्दन की घ्वनि को प्रविष्ट करना चाहता हूँ, और उसके शुष्क अघरोष्ठो को अमरता की शोणित धारा से सिक्त करना चाहता हूँ।

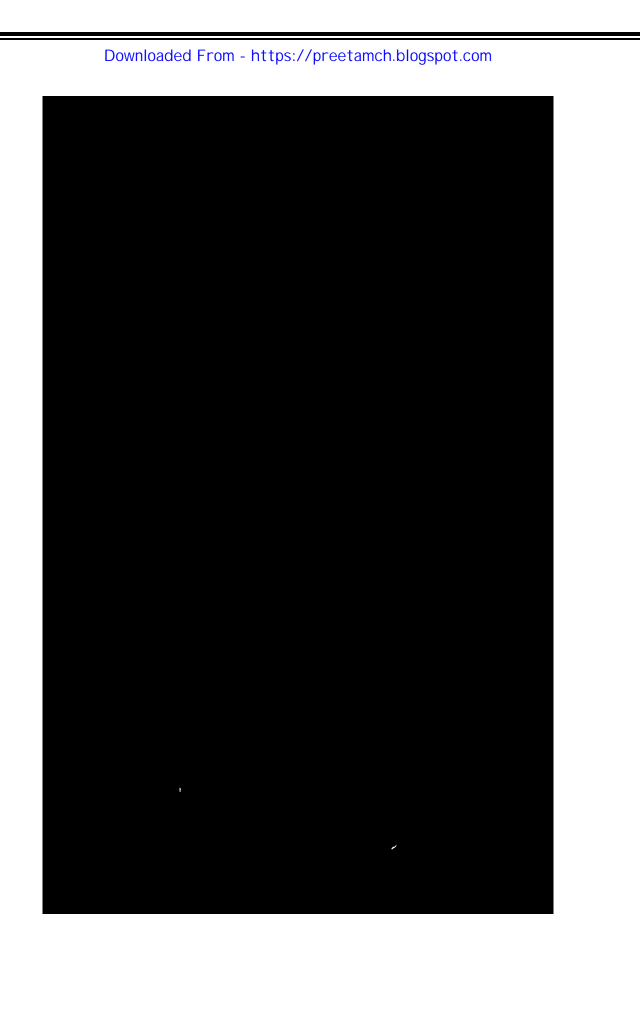
सन् १६२८ ।

रो॰ रो॰

१ इस स्थान पर सम्मवत रोला तैत्तिरीय उपनिपद् के दशम अनुवाक मे वर्णित ग्लोक की वात कहते हैं .---'अहमस्मि प्रयमजा ऋतस्य । पूर्व देवेम्योऽमृतस्य ना मायि ॥'----अनुवादक



### रामकृष्ण



#### प्राक्कथन

एक काल्पनिक नीति-कथा के समान मैं अपनी फहानी प्रारम करता हूँ। किन्तु यह एक असाधारण वात है कि यह नीति-कथा आपातत पौराणिक-जगत के अन्तर्गत प्रतीत होने पर मो, वास्तव मे ऐसे मनुष्यों की कहानी है, जो कल तक जीवित थे, जो हमारी "षताव्दी", के ही पडोसी है, और जिन्हें आज के बहुत से जीवित मनुष्यों ने स्वय प्रत्यक्ष देखा है। उनके पास से मैंने बहुत से ज्वलन्त प्रमाण सग्रह किये हैं। उनमे से कइयों के साथ मैंने स्वय वार्तालाप भी किया है। वे सभी इस रहस्यमयी सत्ता के----इस मानव-देवता के सहचर थे। रामछुष्ण के प्रति उनकी प्रीति एव विश्वस्तता के सम्वन्ध मे मुझे तिल गर मी सन्देह नही है। इसके अलावा, ये सब प्रत्यक्षदर्थी, ईसा की जीवन की कहानी के साक्षी मिछुआरो के समान अशिक्षित न थे। उनमे से कुछ व्यक्ति तो अत्यन्त मेघावी, विचारवान, योरोपीय शिक्षा मे दीक्षित तथा योरोपीय विचारधारा से मुपरि-चित थे। तथापि वे इस प्रकार वात करते हैं कि मानो वे तीन सहस्र वर्प पहने के मनुष्य हैं।

१ यह पुस्तक सन् १६२५ के शरत् काल में लिखी गयी है। उस ममय राम-कृष्ण के कई शिष्य जीवित थे। उनके नाम इस प्रकार हैं :----

कलकत्ता के समीपवर्ती वेलूर केन्द्रीय मठ के अघ्यक्ष, एव रामकृत्ण मठ तथा मिशन के समापति स्वामी शिवानन्द । स्वामी लभेदानन्द । स्वामी अखण्डानन्द । स्वामी निर्मलानन्द । स्वामी विज्ञानानन्द । 'रामकृत्ण कथामृत' पीर्षक से प्रकाशित प्रभु के साथ आलापों के सम्पादक थी महेन्द्रनाथ गृष्त । रामकृत्ण के मतीजे रामलाल चट्टीपाध्याय । इसके लतिरिक्त रामकृत्म क अनेक बन्म साधारण विष्य, जिनका सन्मान व नामोन्जेन्स करी संभव नही है ।

#### ३० 🖈 रामकृष्ण

प्राचीन काल में ग्रीक युग में देवता व देवीगण नण्वर मनुष्ये। के साथ एक शय्या व आहार का अञ ग्रहण करते थे । इसी प्रकार गैलीली के युग में निदाध के घूसर आकाश में पक्षसचारी देवदूत प्रकट होते थे, और वे नीचे उतरकर विनय व आदरपूर्वक माता मेरी के चरणो मे स्वर्ग के उपहारो की भेट चढाते थे। एक ही मस्तिष्क में वीसवी शती के वैज्ञानिक वुद्धिवाद में और पुरातन काल की दार्शनिक कल्पनाओं का एक साथ निवान समव है, इसको आज के चुद्धिमान् मनुष्य जल्पना मी नही कर सकते । अब वे इतने पागल नही हैं, जो ऐसी कपोल कल्पनाओ मे विश्वास करे । किन्तु इसमे ही वह सचमुच का आश्चर्यमय चम-त्कार है-विघ्व की अनन्त सम्पद है-जिमे कि वे मोग करना नहीं जानते । विचारशील योरोपीय व्यक्तियो मे अधिकाग विचारक अपने आपको मानव-जाति रूप घर की अपनी-अपनी विझेप मजिल तक सीमायद्व रखते है। अतीत काल मे इस घर की और मजिलो मे कौन रहते थे, उसका इतिहास समवतः उनकी अपनी मजिल के पुस्तकालय मे ही विद्यमान हो, किन्तु तथापि उन्हें इस घर की वाकी सव मजिले निर्जन व वीरान ही मालूम पडती हैं। अपनी मजिल से ऊपर व नीचे की मजिलों में रहनेवाले अपने पडोसियों की पदघ्यनि कभी नहीं मुन पाते । विश्व-स्वरसगति को पैदा करनेवाला वाद्यसगीत अतीत व वर्तमान की णताब्दियो के मिश्रण से वनता है। उस सगीत मे अतीत व वर्तमान सब शता-व्दियो की झकार एक ही साथ वजती है—यद्यपि प्रत्येक वादक की दृष्टि अपनी-अपनी स्थिति तथा निर्देशक के दण्ड पर रहती है, और प्रत्येक वादक अपने यन्त्र के सिवाय और किसी की घ्वनि नही मुनता है।

परन्तु आखो, हम सव वर्तमान की उस अपूर्व स्वरसगति को सुनें, जिसमे सव जातियो और सव युगो के अतीत के स्वप्न तथा मविष्यत् की आकाक्षाएँ और आशाएँ सम्मिलित हैं। जिनके कान सुनने मे समर्थ हैं, उनके लिए आदिम जन्म से लेकर अन्तिम मृत्यु पर्यन्त प्रतिक्षण मानवता का एक अखण्ड सगीन वज रहा है, और कालचक्र के गोल आवर्त में वह सगीत चमेली के पुष्पों की तरह खिल रहा है। मनुष्य की विचारधारा किस मार्ग ढारा अग्रसर हुई है, इसे जानने के लिए भोजपत्र के अस्पष्ट लेखों का अर्थ ढूँढने की आवश्यकता नहीं है। हजारो वर्षों के विचार हमारे चारो ओर निरन्तर व्याप्त हैं। उनमे से कुछ भी विलुप्त या नष्ट नहीं हुआ है। सुनो । अपने कानों से मुनो । ग्रन्थों को मौन रहने दो । वे अत्यन्त मुखर हैं

मनुष्य ने जब से अपने अस्तित्व का स्वप्न देखा है। उस आदिमतम काल

से लेकर आज तक मनुष्य ने जितने भी स्वप्न देखे हैं, उन सब स्वप्नो को यदि पृथ्वी के किसी एक स्थान पर आश्रय मिला है, तो वह मारतवर्ष है । वार्थ<sup>9</sup> ने अत्यन्त स्पष्टरूप से यह प्रमाणित कर दिखाया है कि मारतवर्ष को एक ज्येष्ठ सहोदर का सुयोग व सम्मान प्राप्त है । मारतवर्ष का आघ्यात्मिक विकास उस पुष्प के समान हुआ है—जो पुष्प अपने आप ही मेथूसला<sup>4</sup> के समान अविरत व अव्याहत रूप से सुदीर्घ जीवन मे प्रस्फुटित है । यह उष्ण मारत-भूमि देवताओ के गर्माशय के समान है; जिसकी उष्ण मृत्तिका मे से तीन सहस्र वर्ष से मी अधिक समय से दिव्यद्दण्टि का विशाल महातरु उत्यित हुआ है, और हजारो पाखाओ, व कोटिश प्रशाखाओ के रूप मे उसने अपना विस्तार किया है । उनमे जरा व मृत्यु का कोई लक्षण नही है । वह नित्य नये-नये रूप मे अपने-आपको प्रकट करता है । उसकी विसिन्न शाखाओ मे एक ही समय मे अनेक प्रकार के फन पकते हैं, बर्बरतम देवता से लेकर—नामहीन, सीमाहीन, निरा-कार ब्रह्म, परम पुरुष, ईश्वर तक सवका ही इस महातरु पर साक्षात्कार मिल सकता है । परन्तु यह सर्यदा वही एक ही महातरु है ।

और यह सब जटिल शाखा-प्रशाखाएँ, जिनके अन्दर एक ही प्राणरस प्रवा-हित हो रहा है, उनका सारतत्त्व तथा विचार परस्पर इतने घनिष्ठ रूप से सम्बद्ध हैं, कि इस महातरु की निम्नतम जड से लेकर उर्घ्वतम किसलय-गुच्छो तक पृथ्वीरूपी महापोत के मस्तूल की तरह एक ही प्राण के आवेग से कम्पित होते हैं, और यह मानव-जाति के हजारो स्वरो व हजारो विश्वासो के सम्मिश्रण से बने हुए एक महासगीत का गान करता है । उसका बहु विचित्र-ध्वनि-समन्वय, अनभ्यस्त कानो को शुरू मे वेसुरा मालूम होता है, परन्तु अभ्यस्त व शिक्षित कानो के लिए यह स्वर की सुगुप्त सीढियो व विशालरूप को प्रकट करता है । इसके अतिरिक्त जिन्होंने एक बार इस सगीत को सुन लिया है, वे पाश्चात्यो के परस्पर विरोधी तर्क, विश्वास, व विश्वासावलि के वल पर आशा व आश्रयरहित मनुष्य के ऊपर आरोपित रूढ़ कृत्रिम व्यवस्था को लेकर सन्तुष्ट नही हो सकते । कारण, पाश्चात्य तर्क तथा विश्वास, समान रूप से ही परस्परविरोधी तथा परस्पर असहिष्णु है । जिस पृथ्वी के अधिकाश निवासी

१ दार्थ, The Religions of India १८७६।

२ मेथूसला—वाइबिल मे सबसे अधिक आयुष्मान् व्यक्ति के रूप मे इसका वर्णन है। 'जेनेसिस' या उत्पत्तिकाल मे यह ९६७ तक जीवित रहा था।

#### ३२ \* रामकृष्ण

गुलाम हैं, अध पतित तथा बिब्बस्त हैं, उस पर साम्राज्य स्थापित करने से मनुष्य को क्या लाम है ? इसकी अपेक्षा एकमात्र परिपूर्ण, प्रतिष्ठित एव समग्र-सहत जीवन के ऊपर अधिकार करना कही अधिक श्रेयस्कर है । कारण, ऐसा करने से अवश्य ही मनुष्य को स्वतः विरोधी शक्तियों के वोच सामजस्य स्थापित करना सीखना पडेगा ।

यही वह परम ज्ञान है, जिसे हम विख्वात्माओ के पास से सीख सकते हैं, और इस प्रकार की विख्वात्माओ के कुछ सुन्दर द्वव्टान्त मैं इस पुस्तक मे चित्रित करना चाहता हूँ। उन विख्वात्माओ की प्रतिष्ठा तथा सौम्य गभीरता का गूढ रहस्य इसमे नहीं है कि 'मैदान मे कमल खिले हुए हैं, जो फिसी तरह का परि-श्रम नही करते, सूत मी नहीं कातते, परन्तु उनकी महिमा का कोई अन्त नहीं है।' वे वस्त्रहीनों के लिए वस्त्र वुनते हैं, और हम लोगों को भूल-भुलैया का जटिल पथ दिखाने के लिए एरियाइन का सूत कातते हैं। हम लोगो को सही मार्ग पर चलने के लिए उनके काते हुए सूत का एक सिरा ही केवल अपने हाथ मे लेने की आवश्यकता है और हमारा यह मार्ग उस सुदूरवर्ती पकिल दलदल भूमि से जिस दलदल भूमि मे आज भी आदिमयुग के अनेक देवी-देवता मजबूती के साथ चिपटे हुए हैं, प्रारम होकर उस शिखरवर्ती प्रदेश मे जाकर समाप्त होता है, जहाँ पर विपुल-पक्ष-विस्तारी स्वर्गभूमि---(Than Ether)<sup>२</sup> महाव्योम---विराजमान है---जहाँ पर स्पर्शातीत लात्मा का निवास है।

और मानव-देवता रामकृष्ण की जीवनी में मैं जैकोब की उस सीढी का वर्णन कर्ल्ंगा, जिस सीढी के ढारा मनुष्य के अन्दर, स्वर्ग से मर्त्य तथा मर्त्य से स्वर्ग, दोनो तरफ ले जाने वाला एक दिव्य मार्ग निरन्तर उतरता व चढता रहना है।



হাহাৰলীলা

तमालतरु, नालाव तथा घानो के खेतो ने घिरा हुआ 'कामारपुकुर' नामक वगाल प्रान्त का एक छोटा सा ग्राम है। वहाँ एक वृद्ध ब्राह्मण दम्पति रहने थे,

१ अपने पाझ्चात्य पाठको को मैं पहले ही सावधान कर देना चाहता हूँ कि इस धौशवलीला का वर्णन करते समय में वेपनी आलोचनात्मक शक्ति को उपयोग न करूँगा । (यद्यपि मेरी समालोचना-दृष्टि अवग्य ही हर समय जागृत रहती है।) कृष्ण के हाथ की वाँसुरी के समान में केवल प्रचलित किम्बरन्ती को ही शब्द रूप दूँगा। यहाँ पर इसको वास्तविक सत्यता के सम्वन्ध मे व्यस्त होने को आवश्य-कता नही है, अपितु जीवित मनोमावो की मानसगत सत्यता ही पर्याप्त है। वेनेलोप के जाल को उमेडना यहाँ सर्वया निर्रयक है। एक दक्ष कलाकार ने अपने चतूर हाथो से जो स्वप्नरचना की है, उससे हो में अपने-आपको सम्बद्ध रखूंगा। इस वारे में महान् मनीपी मैक्समूलर ने एक हुप्टान्त स्थापित किया है। मैक्समूलर जहां समालोचनात्मक पाश्चात्य विचारशैनी के कट्टर व विश्वस्त अनुयायी थे, वहाँ दूसरे प्रकार के विचारों के प्रति भी वैसा ही आदर प्रदर्शित करते थे। उन्होंने त्रीरामकृष्ण के जीवन के वारे में विवेकानन्द के मुख से जो कूछ मी सुना था, हुवहू वही अपनी कीमती पुस्तक में लिपिवद्व कर दिया है । उनका यह विखास या कि उनके समकालीन व्यक्तियों ने जो सब घटनाएँ प्रत्यक्ष की है व अपने जीवन मे अनुमव की हैं, इतिहास की रचना मे वे सब घटनाएँ अपरिहायें हे। इस प्रणासी को उन्होने डायानौजिक व डायालैक्टिक (सभाषणात्मक) नाम दिया है। और इस प्रणाली में विश्वास योग्य जीवित व्यक्तियों की साक्षी के द्वारा वास्तविकता का एक प्रकार से निवर्तन (inversion) होता है । वास्तविकता का समस्त ज्ञान मन व इन्द्रियो द्वारा अनुष्ठित एक प्रकार का निवर्तन (mversion) मात्र है। इसलिए अकपट मान से अनुष्ठित समस्त निवर्तन ही वास्तव है। वाद मे अवश्य समालोचनात्मक युक्ति दारा इस दृष्टि के कोण तथा दूरत्व का माप करना होगा, और मन के विक्रत दर्पण में विस्विन प्रतिविस्व के वारे मे सचेत रहना होगा ।

- १ वेनेलोप का जाल—ग्रीक वीर इयुलिसेस की स्त्री का नाम वेनेलोप था। इयुलिसेस के बहुत दिनो तक युद्ध में व्यस्त रहने के कारण अनेक लोगो की यह धारणा हो गयी कि उसकी मृत्यु हो गयी है। इसलिए वेनेलोप के अनेक पाणिग्रहणार्थी पैदा हो गये। वेनेलोप ने अपने उन सब पाणिग्रहणार्थियो को, अटकाये रखने के लिए उनसे कहा कि वह एक जाल की वुनाई खत्म होने पर विवाह करेगी। इसलिए वह दिन में जिनना जाल बुनती थी, रात्रि में उसे ही उमेड देती थी।—-अनु०

जिन्हे चट्टोपाघ्याय कहते थे। वे अत्यन्त दरिद्र तया धर्ममीरु थे, और मर्यादा पुरुषोत्तम राम के उपासक थे। श्रीरामकृष्ण के पिता पुराने जमाने के मनुष्यो के समान ही सीवे-सच्चे थे। एक पडोसी जमीदार के पक्ष मे झूठी साक्षी न देने के कारण वह अपना सर्वस्व खो चुके थे। एक दिन उन्हें स्वप्न मे भगवान् के दर्शन हुए। उम समय यद्यपि उनकी आयु ६० वर्ष की थी तथापि वह तीर्थयात्रा के लिए गयाजी गये। गयाजी मे मगवान् विष्णु का पदचिह्न अकित है। राश्रि के समय भगवान् उनके सम्मुख प्रकट हुए और कहा ' 'मैं विश्व की मुक्ति के लिए शीघ्र ही पुनः जन्म धारण करूँगा।'

उसी समय कामारपुकुर मे उनकी पत्नी चन्द्रमणि ने भी स्वप्न देखा कि एक देवता ने उसके अन्दर प्रवेश किया है। उसकी कुटिया के सम्मुख मन्दिर मे शिव की मूर्ति एक क्षण मे सजीव हो गयी। उसके वाद एक आलोक-र्रायम आकर चन्द्रमणि के देह में प्रविष्ट हुई। इस आलोडन से अभिभूत होकर चन्द्रमणि मूर्छित हो गयी। इसके वाद जव उसे सज्ञालाम हुआ तव वह गर्भवती थी! स्वामो ने तीर्थयात्रा से लौटकर देखा कि चन्द्रमणि में बहुत परिवर्तन हो गया है। चन्द्रमणि को प्राय. ही यह देववाणी सुनाई देने लगी कि उसके गर्म मे मगवान हैं।

रामकृष्ण नाम से विश्व में विख्यात वालक का जन्म १८ फरवरी, सन् १८३६ में हुआ। परन्तु वचपन में उसका प्यार का नाम गदाघर था। वाल्यावस्था में रामकृष्ण जितने ही चचल व हैंसमुख थे, उतने ही नटखट व सुन्दर थे। और उनके अन्दर एक नारीमुलम माघुर्य था, जो अन्त समय तक अक्षुण्ण बना रहा। इस हँसमुख वालक के छोटे से देह में जो असीम विस्तार एव अनन्त गमीरता छिपी हुई थी, उसे वह वालक तो क्या ही जानता था, अन्य किसी ने मी उस समय उसकी कल्पना न की थी। जव उसकी आयु केवल छ. वर्ष की थी, तब पहली बार उसे उसका बोघ हुआ। सन् १८४२ के जून व जुलाई मास में एक दिन वालक रामकृष्ण अपने कुर्ते के पल्ले में कुछ चिवडे लेकर इघर-उघर खेतो मे घूम रहा था, उस समय यह घटना घटी :---

वहुत से आदमो भगवान् बुद्ध को विष्णु के अनेक अवतारो मे से एक अवतार मानते हैं।

२ मारतीय पौराणिक गायाओं में अनेक अमेष्ठुन निष्कलक गर्मों का वर्णन है।

#### ३६ \* रामकृष्ण

'एक दिन प्रात.काल के समय में पत्ले में कुछ चिवडे लेकर खाता हुआ धानो के खेतों की पगढडो पर से गुजर रहा था। मैंने आकाण की तरफ नजर उठायी, एक तरफ से जल से मरी श्यामल मेघ-घटा ऊपर उठ रहा थी, में उसकी तरफ देखता जाता था और चिवडे खाता जाता था—ेखने ही वेउने सारा आकाण मेघाच्छन हो गया, ऐसे समय टुग्ध के समान एक मफेद गारन-पत्ति वादलो से छूती हुई मेरे ऊपर से गुजरी। वह दृष्ट्य ऐसा लुगावना था कि मैं अपनी सुचबुध खो बैठा और सज्ञाहीन होकर पृथ्वी पर गिर पडा। चिवडे इघर-उघर विखर गये। किसी मुसाफिर ने मुझे इस अवस्था में पडा देखकर गोदी में उठाकर मेरे घर पहुँचा दिया। एक आनन्द व मावातिरेक ने मुझे विवण कर दिया । यही सबसे प्रथम अवसर था जव रें इस प्रकार माताविष्ट हुआ।'

इसी प्रकार उसका लगभग आधा जीवन व्यतीत होनेवाला था।

इस प्रयम मावावेश में वालक की आत्मा के ऊपर सचमुच का एक दिव्य प्रमाव लक्षित होता था । कलात्मक अनुभूति द्वारा, सौन्दर्य के लिए आन्तरिक सहज प्रेरणा के मार्ग द्वारा ही श्री रामकृष्ण का भगवानू के साथ प्रथम मिलन हुआ । मगवान् के साथ मिलने के भक्ति, ज्ञान, आत्मसयम, निष्काम कर्म, दया व व्यान समाघि आदि और भी अनेक मार्ग हैं, जैसा कि हम आगे देखेंगे । इन सव मार्गों को भी रामकृष्ण जानते थे। किन्तु भगवानु का सौन्दर्यरूप देखकर आनन्दविह्वल हो जाने का मार्ग उनके निकट सर्वापेक्षा स्वामाविक व सरल था। समस्त पदार्थों मे ही रामकृष्ण मगवान् के मुन्दर रूप को देखते थे। वे जन्मसिद्ध कलाकार थे। इस वारे मे मारत की एक अन्य महानू विभूति महात्मा गांधी से, जिनका कि मैं योरोप मे पहले हो प्रचारक रह चुका हूँ---- उनका कितना अधिक अन्तर है ! गावी एक कलारहित और स्वप्नरहित मनुष्य हैं । वे उनकी कामना भी नहीं करते, अपितु उन्हें सन्देह की दृष्टि से देखते हैं। वे युक्तिमय कर्म के ढारा मगवान् तक पहुँचना चाहते हैं। किसी जाति का नेतृत्व करने के लिए यह गुण अपरिहार्य है । किन्तु रामक्रब्ण का मार्ग कही अधिक भयानक है, तयापि यह नुदूरव्यापी है। यह सत्य है कि यह मार्ग एक ऊँचे पहाड की फिसलनेवाली देह पर होकर आगे वढता है, किन्तु यही मार्ग अन्तत नि सीम क्षितिज पर जाकर उत्तीर्ण होता है। यह प्रेम का मार्ग है।

वगाली जाति एक कलाकारो व प्रेम-कवियो को जाति है, इसलिए वगदेश-वासियो ने इस पय को ही विन्नेपरूप से अपनाया है । कृष्णप्रेम मे पागल, मावो-

रामकृष्ण \* ३७

ल्मत्त श्री चैतन्य<sup>9</sup> ने इस पथ का नेतृत्व व प्रदर्शन किया है। चण्डीदास<sup>२</sup> और विद्यापति<sup>3</sup> ने—अपने मधुमिश्रित गानो में इस पथ की सगीत रचना की है। वे

- १ एक वगाली ब्राह्मण परिवार मे श्री चैतन्य का (१४८५२-१४३३) जन्म हुआ था। धर्मशास्त्र एव संस्कृति मे अपने पाण्डित्य के लिए अत्यन्त ख्याति प्राप्त करने के वाद उन्होंने रूढि-अनुष्ठान के भार से विकृत व निष्प्राण प्राचीन हिन्दू धर्म का परिष्कार किया। उन्होंने भगवान् के इन्द्रियातीत मिलन पर आश्रित प्रेम के एक नवीन सन्देश का प्रचार किया। समस्त धर्म और समस्त जातियो के नर-नारियो के लिए इस प्रेम-सन्देश की वाणी का ढार खुला हुआ था, वे सब माई के समान थे, यहाँ तक कि जिन लोगो की कोई जाति न थी उनके लिए भी यह वाणी अव्याहत थी। हिन्दू, मुसलमान, अस्पृश्य, भिक्षुक, तस्कर, गणिका सब एक साथ ही उनकी यह दिव्य वाणी सुनने के लिए आते थे, और सभी उससे शुद्ध व शक्तिशाली होकर जाते थे।
- २. एक शताब्दी तक असामान्य प्रतिमा-सम्पन्न कवियो के एक दल ने एक असा-घारण जाग्रति का शखनाद वजाया । उनमे सर्वश्रेष्ठ चण्डीदास थे । वे एक मगन देवमन्दिर के दरिद्र पुरोहित थे । वे एक ग्राम्य तरुणी के प्रति आसक्त थे । उन्होंने अपनी कुछ अमर कविताओं में रहस्यमय रूप से इस नारी का स्तुतिगान किया है । हमारे योरोपीय गीतिकाब्य के मण्डार में ऐसी कोई वस्तु नही है, जो इन स्तुतिगानों के मर्भस्पर्धी स्वर्गीय सौन्दर्य की तुलना कर सके ।

चैतन्य के णिष्य समस्त बगाल में फैले हुए थे। वे गांव-गांव घूम-घूमकर नाचते और गाते हुए कीर्तन करते थे। वे मानवात्मारूपी भटकती हुई वघू थे जो स्वर्गीय प्रियतम की खोज में दर-व-दर फिरने थे। इस जाग्रत-सुषुप्त के स्वप्न को किसान व माँझी समी ग्रहण करने थे। रवीन्द्रनाय की अतुलनीय कला मे, विशेपतः उनके गार्डनर तथा गीताजलि काव्य में भी इसी की प्रतिष्वनि गूंज रही है। इसी कीर्तन के प्रत्येक ताल पर वालक रामकृष्ण के पदयुगल नाचने लगते थे। उन्होंने इसी वैष्णव सगीत का स्तन्यपान किया था और यह कहना असगत न होगा, कि वे स्वय भी इसी सगीत की एक सुन्दरतम अभिव्यक्ति थे। उनका जीवन इसी की एक सुन्दरतम कविता था।

३ एक सम्रान्त वश में विद्यापति का जन्म हुआ था। उनको कविता को प्रेरणा देनेवाली एक राजमहिषी थी। उसने सुकुमार कला के अम्यास द्वारा

देवताओं के जज ये, वगाल की भूमि के सुवासित पुष्प ये—उनकी गुगन्व वगभूमि को अनेक झताव्दियों से नुवासित व मस्त करती चली आ रही है। रामकृष्ण की आत्मा भी उसी तत्त्व से बनी हुई थी, उन्हीं के रक्त-मास, से उन्होंने भी अपना रक्तमास आहरण किया था। इसीलिए उन्हे चैतन्यतरु की एक कुनुमित शाखा कहकर पुकारा जाता है।

यह दिव्य सोन्दर्य का प्रेमी, कलात्मक प्रतिभा, अभी तक अपने वारे में अन-भिज्ञ होने पर भी, कुछ दिन वाद पुनः मावाविष्ट हो गया। उस समय उसकी अवस्था बाठ वर्ष की थी। गिणुकाल से ही रामकृष्ण संगीन और काव्य के प्रति अत्यन्त अनुरक्त थे, वे अत्यन्त निपुणता के साथ पूर्ति का निर्माण करते थे, और अपने समवयस्क वालको का नेतृत्व करते थे। एक वार वे शिवरात्रि के अवसर पर शिव की पवित्र भूमिका अभिनीत कर रहे थे, अकस्मात् शिव ने उनके अन्दर प्रवेश किया, उनके दोनो कपोलो से हर्पाश्रुओं की अविरल धारा वहने लगी और देवमहिमा मे रामकृष्ण ने अपनी सजा सो दी। जिस प्रकार वच्चवाही 'ईगल'

चण्डीदास के काव्य की स्वामाविक सहज पूर्णता को प्राप्त किया था । किन्तु उसके संगीत का मूल स्वर आनन्द था । (मेरी यह एकान्त अभिलापा है कि कोई सच्चा पञ्चिमीय कवि हमारे काव्योद्यान मे इन कविताओ का रोपण करे । यहाँ वे प्रेमिक युगल के अन्तस्तल मे पुन नये-नये रूप मे प्रस्फुटित होंगे ।)

१ रामकृष्ण के मेवावी शिष्य और रामकृष्ण जीवनी के रचयिता महेन्द्रनाय गुप्त के एक पत्र से इस प्रश्न को कई गुत्यिया सुलझ जाती हैं :---

रामकृष्ण वैष्णव महाकवियों की रचनाओं मेपरिचित थे, परन्तु ऐमा प्रतोत होता है कि यह परिचय अधिकतर यात्रा के अभिनयों में लोकप्रिय गानो ढारा ही हुला था । रामकृष्ण वचपन में ही यात्रा-गान में शिव का पार्ट खेला करते थे । सन् १५१५ केवाद वे विश्वेप रूप से चैतन्य महाप्रभु से प्रमावित हुए थे, और अन्त मे वे अपने-आपको चैतन्य से अभिन्न ही समझने लगे थे । युवक नरेन्द्र (विवेकानन्द) के साथ अपनी प्रथम मुलाकातों में से एक मुलाकात में उन्होंने कहा था कि पूर्वजन्म मे वे चैतन्य के रूप मे अव-तरित हुए थे । यह नुनकर युवक विवेकानन्द मोहग्रस्त हो गया । रामकृष्ण ने चैतन्य की रहस्यमय वाणी को पुनच्ज्जीवित करने के लिए भरसक प्रयत्न किया, जिसे कि वगवासी भूल गये थे ।

गेनोमिड<sup>9</sup> को वहन करने लाया था, उसी प्रकार वे मीन मालूम कहाँ ले जाये जाने लगे । सभी सोचने लगे कि रामकृष्ण की मृत्यु हो गयी है ।

इसके बाद से रामकृष्ण और मी जल्दी-जल्दी मावाविष्ट होने लगे। यदि वह योरोप मे होते तो उनकी वडी दुईशा होती । वहाँ इस वालक को निश्चय ही मानसिक चिकित्सा के कठोर कानून के अनुसार किसी पागलखाने मे भेज दिया जाता । और इस प्रकार जानवूझकर कुछ ही दिनों में घीरे-धीरे यह अग्निशिखा शान्त कर दो जाती । जादू का दीपक वुझ जाता ! "चिराग गुल है।" २ और कमी-कभी तो वालक की मौत हो जाना भी समव था। और तो क्या, भारत-वर्ष मे भी जहाँ पर कि जादू-प्रदीप ( मैजिक लैण्टर्न ) के ऐसे नाना चमत्कार अनेक भताब्दियो से वरावर दृष्टिगोचर होते चले आ रहे हैं, उस वालक के माता-पिता मन मे चिन्तित व उद्विग्न हो उठे । स्वप्नादेश के वारे मे अपनी अभि-जता होने पर भी वे वालक के इस भावावेश को देखकर भयभीत हो गये । परन्तु इन सामयिक सकटो के अवसरो को छोडकर रामकृष्ण का स्वास्थ्य सर्वथा हुष्ट-पुष्ट या । उनमे अनेक अप्राकृतिक गुणो का निवास होने पर मी कोई अस्वाभा-विकता न थी। वे अपने निपुण हायों से देवताओं की मूर्ति बनाते थे, पौराणिक कहानियां उनके मन मे प्रस्फुटित होती रहती थी, श्रीकृष्ण के घेनू चराने के गीत वडी मथुरता के साथ गाते हुए वे इधर-उघर फिरते थे। और कभी-कभी वे अपनी अकाल परिपक्व वुद्धि का आश्रय लेकर वडे-बढे पण्डितो के साथ शास्त्रार्थ मे जुट जाते थे और उन्हे अपने पाण्डित्य से विस्मित कर देते थे । ईसा मी ठीक इसी तरह किया करते थे । इसी प्रकार वे भी यहूदी पण्डितो को आग्चर्यचकित कर देते थे । वालक रामकृष्ण की देह का वर्ण गौर था, ललाट पर कुचित केश-पाश णोभित थे, होठो पर मचुर हास्य खेलता था, कण्ठस्वर मघुर था, और उसका मनोभाव अत्यन्त स्वच्छन्द व विशाल था। वे पाठशाला से भगोडे लडको की तरह माग आते ये और वायु के समान स्वतन्त्र थे । वे अपने जीवन के अन्त समय तक बालक मोजार्त के समान बालक ही वने रहे। तेरह वर्ष की अवस्था तक वे स्त्रियो व वालिकाओं के अत्यन्त आदर के पात्र थे। वे उसमे एक प्रकार

- १ तरुण वालक गेनीमिट जिउस का सारयी था। जिउस का वाहन ईगल गेनीमिड को आकाश-मार्ग से लाया था। जिउस ने हिवि के स्थान मे गेनीमिड को अपना करकवाहक नियुक्त किया था।---अनू०
- २ प्रसिद्ध फासीसी लोकगीत "Au Clair de la lune" मे यह कया सुपरि-चित है।

४० × रामकृष्ण

की नारोत्व के दर्शन करती थी। कृष्ण व गोपियो को कहानियो व उन्तकथाथो मे वचपन से ही लालित होने के कारण उनके वचपन का यह भी एक स्वप्न था कि वे वाल-विचवा के रूप मे जन्मग्रहण करे और उनके घर में कृष्ण भगवान् प्रेमी के रूप मे दर्शन दे। इसी प्रकार वह न जाने अपने कितने ही जन्मों की कल्पना किया करते थे। इसी प्रकार वह न जाने अपने कितने ही जन्मों की कल्पना किया करते थे। उनकी आत्मा प्रोटियस के नमान थी। वह जिस सत्ता की भी कल्पना करते या जिसका स्वप्न देखते थे, वह स्वय ही उनके अन्दर प्रकट हो जाती थी। इस प्रकार ल्पग्रहण की णक्ति कमोवेन समी के अन्दर पायी जाती है। इसका निम्नतर प्रकाश उन नक्काल व अभिनेताओ के अन्दर देखा जाता है, जो मुख की मावमगी व मानसिक अभिव्यक्तियों का अनुकरण करते हैं। और इसका उच्चतम प्रकाश (यदि इस प्रकार कहा जा सके) भगवान के अन्दर होता है, वह मगवान जो कि स्वय यिख-नाटक का अभिनय करते हैं। रूप-ग्रहण की यह शक्ति कला व प्रेम का चिह्न है। रामकृष्ण के अन्दर सारे विश्व की समस्त सत्ता को अपना कर लेने की जो विस्मयोत्पादक शक्ति वाद में दिखाई देनी ई, उसका पूर्वांमास रामकृष्ण के वाल्यजीवन मे हो पाया जाता है।

सात वर्ष को अवस्था मे उनके पिता का देहान्त हो गया। घनामाव के कारण आगामी कई वर्ष उनके परिवार को बहुत कठिनाइयो का सामना करना पडा। ज्येष्ठ पुत्र रामकुमार<sup>२</sup> कलकत्ता चले गये, और वहाँ जाकर एक पाठ-शाला स्थापित की। सन् १८५२ मे उन्होंने रामकृष्ण को भी वही वुला भेजा, परन्तु उन्होंने अपनी चंचल व दुर्दान्त प्रकृति तथा आन्तरिक प्रेरणा के वझ वहाँ पढने से इनकार कर दिया।

इस समय निम्न जाति की एक सम्पन्न महिला रासमणि ने कलकत्ता से लगभग चार योल दूर गगा के पूर्वीय तट पर दक्षिणेश्वर मे काली महादेवी का एक मन्दिर वनवाया था। वहाँ पुरोहित का कार्य करने के लिए उसे एक ब्राह्मण की अत्यन्त आवश्यकना थी। धर्ममीरु मारत देश में साबु-सन्यासियों के प्रति जनसावारण के मन मे प्रचुर श्रद्धा होने पर मी, वेतनमोगी पुरोहित पद के प्रति वहाँ किसी की विशेष श्रद्धा नहीं है। योरोप की तरह वहाँ मन्दिर देवता के शरीर व हृदय नहीं है, जहाँ पर उसे प्रतिदिन नवीन वलि दी जाती है। वहाँ पर धनी महाजन पुरु मगवान के दरवार मे सुख-सुविवा प्राप्त करने की आशा

- १ प्रोटियस----यह समुद्र-देवता है। इसके सम्वन्व में यह कहानी प्रसिद्ध है कि वह अपने आपको असच्य रूपो व आकृतियों में प्रकट कर सकता है।
- २. पिता की पाँच सन्तानों में से रामकृष्ण चौथी सन्तान थे।

से देवता के मन्दिर का निर्माण करते है। किन्तु वास्तविक धर्म सर्वथा एक वैय-क्तिक वस्तु है, इसका मन्दिर प्रत्येक की व्यक्तिगत आत्मा है। इसके अतिरिक्त यहाँ पर मन्दिर को प्रतिष्ठात्री एक गूट्राणी थी। इसलिए उस मन्दिर का दायित्व अपने ऊपर लेने मे ब्राह्मण के लिए जातिच्युत होने की समावना थी। पर सन् १८११ मे रामकुमार उस पद को गहण करने को राजी हो गया। किन्तु उसका छोटा भाई जो जाति-पौति के मामले मे अत्यन्त कट्टर था—इसके लिए कठिनाई से तैयार हो सका। परन्तु धीरे-धीरे उसकी जुगुप्सा समाप्त हो गयी। और जव अगले वर्ष उसके बडे भाई की मृत्यु हो गयी, तव रामकृष्ण ने उक्त पद को 'स्वीकार करने का निष्चय कर लिया।

# २ मॉ काली

उम समय माँ काली के पुरोहित की आयु केवल वीस वर्ष थी। वह यह न जानता था कि किस मयानक स्वामिनी की सेवा का मार उसने अपने ऊपर लिया है। वह देवी आनन्द में गर्जना करती हुई सिंहनी के समान थी—जिसका गर्जन णिकार को मुग्ध कर लेता है। रामकृष्ण के मुदीर्घ दस वर्ष देवी की ज्योतिर्मय मूर्ति के चरणो में सम्मोहित के समान व्यतीत हो गये। ग्राम करने से पूर्व मानो देवी उनके साथ क्रीडा कर रही थी। मन्दिर में देवी के साथ रामकृष्ण अकेंने ही रहते थे, यद्यपि चारो तरफ झंझावात बहता था। स्वप्नर्दीशयों के दल के दल आते थे, और उनके उत्तप्त नि.श्वासो से उत्थित घूल-तरगो का प्रवाह द्वार मार्ग से आकर मन्दिर में प्रवेश करता था। मगवत्प्रेम में उन्मत्त समी तरह के असख्य मनुष्यों के तीर्थयात्रियों के दल, हिन्दू, मुसलमान, सांघु, सन्यासी, फ्कीर, दरवेश व मुसाफिर वहाँ आते थे।

१ यह उन्मत्तगण वाइविल में वर्णित भगवद्-उन्मत्तों के समान थे। एकमात्र 'क्षोम्' का शब्द ही उन्हें नियन्त्रित रखता है। वे कभी नाचते थे, कभी हँसते थे, और कभी महामाया की जय-जयकार करते थे। उनमे अनेक सर्वया नग्न थे, जो फेंकी हुई जूठन उठाकर खाते थे, राह में फिरनेवाले कुत्तों के साथ रहते थे, वे वस्तुओं के वीच में किसी प्रकार का मेद न देखते थे, और सब हालतों में सर्वया निर्णिप्त व निर्विकार रहते थे। उनमे अती-न्द्रिय साधक भी आते थे। मुरासेवी तान्त्रिक भी आते थे। रामकृब्ण उन सबको ही सतर्क तया उद्दिग्न चधुओं से और घृणा और आकर्षण के एक मिश्रण के साथ देखते थे। वाद में उन्होंने उनका व्यंग व रसिकता मिश्रित वर्णन किया है।

(श्री रामकृष्ण की जीवनी)

पाँच गुम्बदवाला यह एक विशाल मन्दिर था। प्रत्येक गुम्बद के ऊपर एक विणाल चूढाकलग था, गगा के किनारे से लेकर मदिर तक एक प्रशस्त आँगन था, जिसके दोनो तरफ छोटे-छोटे गुम्बदवाले बारह णिव-मन्दिर थे। प्रस्तर-निर्मित चनुष्कोण प्रागण के दूसरी तरफ राधाकृष्ण का एक और विशाल मन्दिर था, जहाँ पर समस्त विश्व को एक साकेतिक मूर्तरूप दिया गया था:--स्वर्ग व मर्त्यलोक की णून्यता को व्याप्त करनेवाली त्रिशक्ति--प्रकृतिमाता (काली), परम पुरुष (शिव), और प्रेम (राधाकृष्ण) को प्रतीकरूप मे अकित किया गया था। तथापि इस स्थान की अधिष्ठात्री देवी काली थी।

मन्दिर के अन्दर काले पत्थर से बनी वह देवी मूर्ति, बहुमूल्य बनारसी साडी पहने हुए विश्वसम्राज्ञी इन्द्राणी के रूप मे निवास करती थी। वह शिव के भूलुण्ठित देह के ऊपर नृत्य कर रही थी, उसके दोनो वाम हस्तो मे से एक मे तलवार, दूसरे मे छिन्न मुण्ड था, और उसके दो दक्षिण करो मे से एक मे प्रसाद और दूसरे मे 'मा मे ' की वरामय मुद्रा थी। वह महाप्रकृति है—जो सुष्टि-स्वरूपिणी तथा प्रलयकरी दोनों ही है। यही नही, अपितु जिनके कान सुनने मे समर्थ हैं, उनके लिए वह उससे भी कही अधिक है। वह विश्व-जननी है। ''वह सर्वशक्तिमयी मेरी जननी है, वह अपनी सन्तानो के सम्मुख विभिन्न रूपो व दिव्य अवतारो के रूप मे आत्मप्रकाश करती है।'' वह दृश्यमान देवता है, जो अपने कृपापात्रो को अदृश्य ईश्वर की तरफ पथ-निर्देश करती हुई ले जाती है। ''और यदि उसकी वैसी इच्छा हो तो वह समस्त सुष्टिन्भूतो के अहकार का अन्तिम चिह्न तक भी नष्ट करती है और उन्हे निर्विकार अगम्य ब्रह्म के चैतन्य मे विलीन कर

१ मन्दिर अव भी विद्यमान है। रामकृष्ण का निवास-स्थान प्रागण के उत्तर-पश्चिम कोण मे वारह मन्दिरो के ठीक पास मे ही था। उसके आगे एक वृत्ताकार बरामदा था। उसकी छत कई खम्मो पर टिकी हुई थी। पश्चिम दिशा मे गगा की तरफ खुला था। एक मुबुहत् नाट्य मन्दिर भी था जिसके आगे प्रशस्त प्रागण था। दोनो तरफ अतिथिशालाएँ व देवताओ व अभ्या-गन्तुको के लिए मोग-शालाएँ थी। पश्चिम मे थत्नपूर्वक मुरक्षित सुगन्वित पुष्पो से भरी छाया शीतल एक सुन्दर वाटिका थी, उत्तर और पूर्व मे दो पुष्करिणियाँ थी। उद्यान के एक तरफ पाँच वट के बुक्ष थे, जो कि राम-धृष्ण की इच्छानुसार लगाये गये थे। वाद मे यह पाँचो बृक्ष पचवटी के नाम से प्रसिद्ध हो गये हैं। इस स्थान पर ही रामकृष्ण माँ की उपासना व घ्यान मे दिन व्यतीत करने थे। नीचे कलरव करती हुई गंगा बहती थी।

किन्तु अभी तक यह वीस वर्ष का तरुण पुरोहित, जिस स्थान पर सव सत्ताओं का सम्मिश्रण हो जाता है, उस अन्तरतम लोक तक, वुद्धि के वक्र पथ ढारा भी नही पहुँच पाया था। तव तक वह उस स्थान से बहुत दूर था। उसके सम्मुख एकमात्र वही स्वर्गीय व मानवीय सत्ता अधिगम्य थी, जिसे वह देख, सुन व स्पर्श कर सकता था। इस वारे मे अन्य नर-नारियो से उसका कोई अन्तर नही था। भारतीय विख्वासी जनो को जिस धार्मिक दर्शन की प्राप्ति हुई है, उसकी यथार्थता योरोपीय विख्वासियों को अत्यन्त अद्युत प्रतीत होगी, कैंथो-लिको की अपेक्षा प्रोटेस्टेण्ट ईसाइयो को वह और मी अधिक विस्मयकर प्रतीत होगी। इसके बहुत दिनो वाद जब विवेकानन्द ने रामकृष्ण से पूछा :

"क्या आपने भगवान् को देखा है ?"

उत्तर मे रामकृष्ण ने कहा :

"में जिस प्रकार तुम्हे देख रहा हूँ, उसी तरह उसे मी देखता हूँ, पर केवल अधिक तीव्रतर रूप मे ।" इसका अर्थ था कि अगरीरवारी व मावमय रूप मे नही । यद्यपि उस रूप मे भी मगवान् को देखने की चेष्टा और अम्यास उन्होंने किया था ।

और यह कुछ प्रेरणा प्राप्त मनुष्यो का ही विशेपायिकार है, ऐसी वात नही है। प्रत्येक श्रद्धालु हिन्दू मक्त सहज मे ही यह अवस्था प्राप्त कर लेता है, आज मी उनमे राजनात्मक जीवन का स्रोत पर्याप्त मात्रा में अविरल रूप से वह रहा है। मेरे एक वन्बु नेपाल की एक वुद्धिमती सुन्दरी शिक्षिता व तरुणी राज-कन्या के साथ एक मन्दिर मे गये थे। मन्दिर के बीच मे केवल एक दीपक जल रहा था। उसके निष्ठम आलोक मे उस कन्या को घूप व घूनी की गन्ध से मस्त निर्जनता मे उपासना के लिए अकेला छोडकर वे वाहर का गये। बाद में बाहर आने पर राजकन्या ने शान्त स्वर मे कहा:

"मैंने राम के दर्शन किये हैं।"

इसलिए कालीमाता को कृष्णत्वक्षारी शरीर के रूप में देखे विना रामकृष्ण कैसे रह सकते थे ? वह दृश्यमाना थी। प्राकृतिक व ईश्वरीय शक्ति ने एक नारी के रूप में मूर्तिलाम किया था, जो इसी तरह मनुष्यों के साथ योग स्थापित करती है, वहीं काली है। अपने मन्दिर के अन्दर उसने रामकृष्ण को क्षपनी देह

२. रामकृष्ण ।

की गन्म से सम्मुग्व कर दिया, उसे अपने वाहुपाश में आवेष्टित कर लिया और अपने जटिल केशजाल मे वन्दी वना लिया। वह अपने हास्याकित मुख के साथ एक प्राणहीन मूर्तिमात्र न थी। सिर्फ शास्त्रीय प्रार्थनाओ से उसको क्षुघा न मिट सकती थी। वह जीवित थी, भवास-प्रश्वास लेती थी, शय्या त्याग कर उठती थी, मोजन करती थी, बिहार करती थी और पुनः शयन करती थी। दिन के समय उसकी दिनचयों के अनुसार मन्दिर मे उसकी सेवा का कार्य नियमित रूप से चलता था। प्रत्येक प्रात काल घटा वजता था, आरती का दीपक जलता था। नाट्यमन्दिर मे शहनाई वजती थी, करताल और मृदग वजते थे। मां विनिद्र होकर उठ जाती थी। माँ के ऋगार के लिए उद्यान से गुलाव, रजनीगन्धा व चम्पक के फूल आते थे। प्रात. नौ वजे वाजे के साथ-साथ पूजा का घटा वजता था, और माँ आकर उपस्थित हो जाती थी। दोपहर के समय, जव सूर्य प्रखर हो उठता, पुनः घण्टा वजता और माँ अपनी रजतशय्या पर शयन करने के लिए जली जाती । ' सायकाल छ वजे फिर घटा वजता और मां उपस्थित होती । सन्व्या की आरती के दीपक के साथ-साथ वाखो की घ्वनि फिर बज उठती। गंख वजाये जाते, घण्टियां बजती । और रात्रि के नौ वजे इस वाद्य-ध्वनि के साथ ही माँ के जयन की घोषणा होती । माँ सो जाती ।

रामकृष्ण सारा दिन माँ के आहार-विहार मे, उसके समस्त कार्यों में उसके साथ ही साथ रहते । वहीं उसे वस्त्र पहनाने, उसके वस्त्र उतारते । वहीं उसे वर्ष्य चढाते, मोग लगाते । शयन-उत्थान सभी समय वह माँ के साथ ही साथ रहो । ऐसी दशा में रामकृष्ण के हस्त, चक्षु और मन धीरे-धीरे देवी के रक्तमास के साथ घनिष्ठता सम्पादन किये विना कैसे रह सकते थे ? देवी का प्रथम स्पर्श रामकृष्ण के हाथ में दशन के समान लगा----और उस दशन ने उन्हें हमेशां के लिए माँ से सयुक्त कर दिया ।

किन्तु प्रथम दशन के बाद देवी अन्तर्हित हो गयी और रामकृष्ण से दूर-दूर रहने लगी। देवी ने रामकृष्ण को प्रेम का दशन देकर, पाषाण के आवरण मे आत्मगोपन कर लिया। उसे सजीवित करने की रामकृष्ण की सारों चेष्टाएँ वेकार गयी। मूक देवी की कामना दिन-रात उसे जलाने लगी। देवी का स्पर्श पाने के लिए उसके आलिंगन के लिए, एक बार उसकी दृष्टि, उसका नि ग्वास, उसका मधुर हास्य, यहाँ तक कि जीवन का कोई भी चिह्न देखने के लिए राम-कृष्ण ने अपने जीवन की सारी चेष्टाएँ लगा दी। उन्हे अपने अस्तित्व का यही

१ मन्दिर के उत्तर-पश्चिम कोण मे

एकमात्र लक्ष्य प्रतीत होने लगा । उद्यान के वनाकोर्ण भाग मे रामकृष्ण उन्मत्त की मांति पृथ्वी पर लोटते हुए, व्यान में मग्न रहने लगे, प्रार्थना करने लगे और अपनी देह के सव कपडे, यहाँ तक कि यत्तोपवीत भी जिसे कि दाहाण किसी अवस्था मे भी अपने ज़रीर से अलग नहीं करने, उन्होंने चिथडे-चियडे करके फेक दिया । माँ के प्रेम ने ही उन्हे यह णिक्षा दी कि मनुष्य तव तक मगवान का घ्यान नहीं कर सकता, जव तक कि वह सब पूर्व-संस्कारों से मुक्त नहीं हो जाता । दिशा भूलकर भटकने हुए वालक के समान मां को देखने के लिए आतुर रामकृष्ण व्याकुल होकर 'मां मां' पुकारने लगे । घीरे-घीरे वह और मी अधिक उन्मत्त हो गये--- और अन्त मे अपने ऊपर उनका कोई वग न रहा । हताश होकर वह यात्रियों के सामने भूमि में लोट-लोटकर रोने लगे, और इस प्रकार दे दया, विद्रप और यहाँ तक कि निन्दा के पात्र मी हो गये। किन्तु रामकृष्ण को इसकी तनिक परवाह न थी। उन्हे केवल एक ही वस्तु की चाहना थी। वे जानते थे कि वे परमानन्द के कूल पर पहुँच चुके हैं, केवल एक सूक्ष्म आवरण ने वीच मे रुकावट खडी को हुई है, परन्तु वह आवरण अत्यन्त सूदम होने पर मी वे उसे छिन्न-भिन्न न कर पाते थे। भावावेश को किस प्रकार नियन्ति करना चाहिए, इसकी रीति वे न जानते थे, यद्यपि भारन के धर्मजानियों ने चिकित्साशास्त्र व धर्मशास्त्र के समान ही उसकी रोतियाँ भी अनेक शताब्दियों से विस्तारपूर्वक लिपि-वद्ध कर रखी थी। और इसीलिए वे उग्र सन्निपात रोगी के समान दिशाजान-जून्य होकर इवर-उघर पय की खोज मे मटकते फिरते थे। मावोच्छ्वास के सम्पूर्ण-तया अनियन्त्रित हो जाने पर रामदृष्ण को मृत्यु की मी समावना हो सकती थी। वहत से अनमिज योगियो को, जो इस पिच्छल मार्ग द्वारा अग्रसर हए हैं, मृत्यु का सामना करना पडा है । रामकृष्ण को इस दिग्भ्रान्त जन्मत को अवस्था मे जिन्होंने देखा है, उनका कयन है कि रामकृष्ण का मुखमण्डल और वक्ष.स्थल रुषिर से लाल हो उठता था, दोनों नेत्रों से अविरल अत्रुघारा वहती थी, और उनका सर्वाङ्ग कम्पित रहता था। वे सहन-शक्ति को चरम सोमा पर पहुँच गये थे । इस अवस्या मे पहुँच जाने पर मूर्ड्यारोग के सर्वव्यापी अन्धकार मे गिर जाने अयवा दिव्य दर्शन का आलोक प्राप्त करने के अतिरिक्त अन्य कोई तीसरा विकल्प नहीं है।

अन्त मे, अकस्मात् ही आवरण खिसक गया और रामकृष्ण को दर्भन हुए । उसकी कहानी में उन्ही के शब्दो मे कहूँगा । १ हमारे योरोप के मगवत्-उन्मत्त

१. मैंने इस वर्णन के लिए स्वय रामऋष्ण द्वारा वर्णित तीन पृथक् वर्णनो की

द्रष्टाओ के समान उनका उदात्त कण्ठस्वर मी हमारे कानो में घ्वनित हो रहा है :

"एक दिन मैं असह्य यन्त्रणा से व्याकुल हो रहा था। मेरा हृदय जैसे गीले वस्त्र को ऐठा जाता है, उसी प्रकार ऐठने लगा ।—मैं पीडा से वेचैन हो गया । मेरे मन मे यह, भाव उठने के साथ ही कि मैं अब कमो देवी के दर्शन न पा सर्कूंगा---एक भयानक पागलपन मुझ पर सवार हो गया । सोचने लगा, यदि यही होना है तो जीवन से क्या लाम है ? देवी के मन्दिर मे तलवार झूल रही थी। वह दिखाई पडी और उसके साथ ही विद्युत् के समान एक विचार मेरे मन मे खेल गया। 'खड्ग ! इस खड्ग से ही मैं अपने जीवन का अन्त कर दूँगा।' मैंने एकदम दौडकर उन्मत्त के समान तलवार अपने हाथ मे ले ली । '''और आण्चर्य कि एक क्षण मे मेरे आगे दरवाजा, जगला, यहाँ तक कि मन्दिर पर्यन्त समस्त दृश्य विनुप्त हो गया'' ऐसा प्रतीत होने लगा, कि किसी वस्तु का मी अस्तित्व नही रहा है । उसके स्थान मे मुझे केवल एक असीम ज्योतिष्मान् आत्मा का महासमुद्र दिखाई देने लगा। जिघर भी देखता, उघर ही वही ज्योतिर्मयी तरगे उठती दिखाई देती थी । और वह तरगमाला गर्जन करती हुई मुझे प्रास करने के लिए वढी चली आ रही थी। एक-क्षण में तरगों ने मुझे चारो तरफ से घेर लिया, मेरे ऊपर थपेडे मारने लगी—और मुझे अपने अन्दर निमग्न कर लिया। मेरा श्वास रुक गया। मैं सज्ञाहीन होकर भूमि पर गिर पडा। "वह दिन, और उससे अगला दिन मेरा किस तरह कटा यह मैं नही जानता । मेरे चारो तरफ एक अक्षय आनन्द का समुद्र निरन्तर डोलने लगा । अपनी आत्मा के अन्दर मैं यह अनुमव करने लगा कि देवी माँ वहाँ विराजमान हैं।"

्यहाँ यह वात घ्यान देने योग्य है कि इस सुन्दर वर्णन के बीच अन्त के सिवाय देवी माँ का कही उल्लेख नही है, वह महासमुद्र मे ही विलीन थी। राम-कृष्ण के शिष्यो ने वाद मे उनसे पूछा कि क्या उन्होंने सचमुच ही माँ को देखा

सहायता लो है । इन तीनो मे एक ही कहानी र्वाणत है । परन्तु प्रत्येक कहानी अपने किसी विशेष विशद् विवरण ढारा अन्य दोनो को समृद्ध बनाती है ।

१ पुस्तक मे ठीक इस प्रकार है ''मेरी प्राकृतिक चेतना विनष्ट हो गयी ।'' मह वात महत्त्वपूर्ण है, क्योकि शेष कहानी से यह प्रकट होता है कि दूसरी तरफ आन्तरिक जगत का एक अन्य उच्चतर चैतन्य अत्यन्त तीव्रता के साथ हष्टिगोचर हो रहा था।

## Downloaded From - https://preetamch.blogspot.com

#### ४८ \* रामकृष्ण

या ? उत्तर मे उन्होंने रामकृष्ण के ही घट्यां का उद्धृत कर दिया है । 'उन्होंने कोई उत्तर नही दिया, परन्तु भावावेश से मुक्त होकर प्रकृतिस्य होने पर उन्होंने अभियोग के स्वर मे केवल इतना ही अस्पुट स्वर मे कहा था 'माँ...मो' । '

यदि उद्ण्डता को क्षमा करे, तो में यह कहने का साहस करना हूँ कि मेरा अपना व्यक्तिगत विचार यह है कि उन्होंने ऐसा कुछ नहीं देखा था। केवल देवी के सर्वव्यापी अस्तित्व का ही उन्हें वोघ हुआ था, और महामगुद्र को ही उन्होंने 'मां' कहकर पुकारा था। एक छोटे से टप्टान्त के रूप में उनके दर्णन को, एक प्रकार का स्वप्न कहा जा सकता है, जिसमें मनुप्य का मन एक सर्वया विभिन्न प्रकार की बस्तु को भो अपने विचार में घूमनेवाली किसो सत्ता का नाम दे देना है, और उसमे किसी प्रकार की विपमना या विरोध का अनुमव नहीं करता। हमारी प्रीति का पात्र समस्त पदार्थों में ही विद्यमान है, आकार को मिन्नता उसके वाह्य आवरणमात्र है। जिस महासमुद्र ने रामकृष्ण को आण्नावित किया था, उसके तट पर में एविला की सेण्ट थेरेसा को अवस्थित देखता हूँ। सेण्ट थेरेसा ने भी पहले इसी प्रकार का अनुमव किया था, उसने अपने-आपको चारो तरफ से आक्रान्त हुआ अनुमव किया था। वाद मे अवश्य उसे अपने ईसाई विश्वास और सतर्क पयदर्शको के कठोर तिरस्कार से विवज्ञ होकर अपनी अनु-भूति व धारणा के विरुद्ध ईश्वर को मानवपुत्र ईसा की मूर्ति तक ही मीमित रखना पडा। <sup>2</sup>

- १ स्वामी सारदानन्द रचित 'महात्रभु रामकृष्ण' द्वितीय खण्ड । यह पुस्तक सन् १९२० मे मदास के मैलापुर रामकृष्ण मठ से प्रकाशित हुई थी । सारदानन्द श्री रामकृष्ण के अन्तरगों मे से थे । रामकृष्ण के समान ही वे भारतीय धार्मिक व दार्शनिक पुरुषों में अन्यतम थे । उनकी लिखी हुई रामकृष्ण की जीवनी जिस प्रकार कौतूहलोद्दीपक है, उसी प्रकार विश्वास योग्य मी है । किन्तु दुर्मान्य से यह ग्रन्थ पूर्ण नहीं हो सका है ।
- २ थेरेसा ने मी जब इस अदृश्य शक्ति का आकस्मिक प्लावन व आक्रमण अनु-मव किया था, तव वह अत्यन्त दुर्वल थी। परन्तु वाद में सालसेडो और गास्पर्ड ढाजा के कठिन निर्देणो से वाच्य होकर, पर्याप्त कष्ट सहन का मूल्य चुकाने पर उसे असीम ईश्वर को ईसा के शरीर की सीमाओ ने वांधना पडा।

इसके अतिरिक्त, रामकृष्ण के भावावेश मे जो कुछ घटित हुआ था, वह सव स्वामाविक रूप से ही हुआ था। इस विषय मे मिस्टर स्टारवाक ने

परन्तु प्रेमी रामकृष्ण को अपनी मानसिक रुचि के विरुद्ध सग्राम नही करना पढा, अपितु इसी मानसिक वृत्ति में उन्हे निराकार से, अपने प्रेम-पात्र की साकार मूर्ति तक पहुँँचा दिया । वे यही चाहते थे, कारण, एक वार उसे देख चुकने व अपने अन्दर घारण कर लेने के वाद, उसे छोडकर एक क्षण भी जीवित रहना उनके लिए समव न था । उस दिन से लेकर यदि वे इस दिव्य दर्शन को निरन्तर नित्य नूतन रूप मे न देख पाते तो उनकी मृत्यु हो जाती । इसके बिना उनके लिए समस्त विग्व ही निष्प्राण व मृत के समान था, और जीवित मनुष्य निर्र्यक परछाईँ या पर्दे पर अकित निस्सार मूर्तियो के समान थे ।

परन्तु जिसने मों असीम का दर्शन किया है, उसे उसका दण्ड मी अुगतना पडा है। प्रथम दर्शन का प्रमाव इतना मयकर था कि रामकृष्ण का शरीर कई दिन तक कम्पमान अवस्था में ही रहा। अपने चारो ओर रहनेवालों को वे अग्नि स्फुर्लिगों से युक्त द्रवीभूत चाँदी की तरगों के एक उडते हुए कोहरे के पर्दे में से

The Psychology of Religion (धर्म का मनोविज्ञान) में जो सब तर्क और युक्ति सग्रहीत किये हैं वह द्रष्टव्य हैं। मिस्टर विलियम जेम्स ने भी उसी सग्रह का व्यवहार किया है। प्रायः प्रत्येक वार यह देखने में आया है कि जब चेष्टाओं का अन्त हो जाता है, तभी वेदना के बीच से आत्मा की विजय होती है। निराशा ही पुरातन आत्मा को विनष्ट करके तूतन आत्मा का पथ निर्देश करती है।

और यह भी देखने योग्य है कि समस्त दिव्य दर्शन प्रायः आलोक और सामुद्रिक आप्लावन द्वारा ही प्रकट होते हैं। मिस्टर विलियम जेम्स रचित 'Vaneties of Religious Experiences' (धार्मिक अनुभूतियों के प्रभेद) में प्रेजीडैण्ट फेनों के दिव्यदर्शन का वर्णन इस बारे में पढने योग्य है:

"सचमुच ऐसा प्रतीत होता था कि द्रवीभूत प्रीति के समुद्र की तरगो पर तरगे थपेडे मार रही हैं ।...यह तरगमाला एक के वाद एक वार-वार मेरे ऊपर आक्रमण करने लगी, यहाँ तक कि इसने मुझे निमग्न कर लिया और अपना ग्रास बना लिया । अन्त मे किसी तरह साहस करके चिल्लाया 'हे ईश्वर । मैं और सहन नही कर सकता, यदि ये तरगे इसी तरह मेरे ऊपर से गुजरती रहेगी तो मैं वच न सकूंगा' तथापि मुझे मृत्यु का भय न था।"

इसके साथ टामस फ्लोनों ढ्रारा सग्रहीत व र्वाणत रहस्यवादी साधको की चमत्कारिक कहानियाँ मी पठनीय हैं । ४ -

## Downloaded From - https://preetamch.blogspot.com

## ५० \* रामकृष्ण

देखते थे । अपनी आँखो, देह और मन के ऊपर उनका कोई कावू न रहा । कोई अन्य शक्ति ही उन्हे चालित कर रही थी । इस प्रकार एक मयानक हालत मे उनका समय गुजरने लगा । उन्होंने माँ से सहायता की प्रार्थना की ।

इसके वाद अचानक ही उनको समझ मे आ गया । माँ ने उनके अन्दर प्रवेश किया है । उन्होंने विरोध समाप्त कर दिया । "Frat voluntas tua " (निरी ही इच्छा पूर्ण हो ।) माँ ने उन्हे पूर्णतया व्याप्त कर लिया था । और उस कोहरे मे धीरे-धीरे देवी माँ की शरीरचारी मूर्ति प्रकट हुई, पहले एक साथ, फिर उसका प्रश्वास, उसका शब्द और अन्त मे उसकी पूर्ण देह प्रकट हुई । नीचे कवि के सैकडो आश्चर्यमय दिव्यदर्शनों मे से एक का वर्णन ही .---

सन्ब्या का समय था। दिन के सब अनुष्ठान समाप्त हो चुके थे। 'मां' सो गयी है, यिह सोचकर रामकृष्ण मन्दिर के वाहर आकर गगा के किनारे अपने कक्ष मे आ गये। परन्तु उन्हें नीव नहीं आयी। उन्हें कुछ आहट मुनाई दी, उन्होंने घ्यान से सुना, देखा, माँ शय्या त्याग करके उठ खडी हुई है, और एक युवती वालिका के समान प्रसन्न मुद्रा में मन्दिर की ऊपरली मजिल पर चढ गयी है। जव वह चलती थी, उसके घरणों के नूपुर वज उठते थे। रामकृष्ण को आश्चर्य हुआ कि क्या वह स्वप्न देख रहे हैं? उनका दिल धक्-बक् करने लगा। वह वाहर आंगन मे आ गये और सिर उठाकर ऊपर देखने लगे। उन्होंने देखा, माँ के केश खुले हुए है, और वह पहली मजिल के वरामदे में खडी हुई, इस सुन्दर रजनी में कलकत्ते के दीपको के प्रकाश की तरफ वहती हुई जाह्नवी की जलघारा को निहार रही है।

उस दिन से रामकृष्ण के दिन-रात निरन्तर माँ के सहवास मे ही कटने लगे । नदी की जलघारा के समान उनका मावविनिमय निरवच्छिन्नरूप से जारो रहने लगा । अन्त मे रामकृष्ण माँ के साथ एकाकार हो गये और धीरे-घीरे उनकी अन्तर्ष्ट प्टि की आलोक-प्रमा वाहर मी प्रकट होने लगी । अन्य व्यक्ति जो उनकी तरफ देखते थे, उन्हे मी वही वस्तु दिखाई देने लगती जिसे वे खुद देखते थे । उनका शरीर एक प्रकार का झरोखा वन गया था, जिसमे से नाना देवताओ के रूप दृष्टिगोचर होते थे । एक दिन मन्दिर की प्रतिष्ठात्री रानी रासमणि के जामाता माथुर वावू रामकृष्ण के कक्ष के ठीक विपरीत दिशा मे अवस्थित अपने कक्ष मे बैठे हुए थे । वे ओट मे बैठकर रामकृष्ण की तरफ देख रहे थे । रामकृष्ण वरामदे मे इघर-उघर टहल रहे थे । माथुर बावू अकस्मात् ही चीत्कार कर उठे, क्योंकि उन्होंने देखा कि एक तरफ जाते हुए रामकृष्ण शिव का रूप

घारण किये दिखाई देते हैं, और दूसरी तरफ जाते समय काली के रूप मे दिखाई देते हैं।

वहत से लोगो के निकट रामकृष्ण का यह प्रेमोन्माद एक अत्यन्त निन्दा-स्पद वस्तु थी । वह मन्दिर के नैत्यिक अनुष्ठानो को अव ठीक प्रकार नही कर पाते थे । अनुष्ठान के वीच मे ही वे अकस्मात् सज्ञाहोन होकर पृथ्वी पर लोटने लगते थे। उनके अग-प्रत्यगो के सधिस्थल पत्यर के समान कठोर हो जाते। और कमी-कमी वे देवी के साथ इस प्रकार घनिष्ठता का व्यवहार करते कि जो देखने मे अत्यन्त विस्मयकारी प्रतीत होता। १ उनकी दैहिक चेष्टाएँ कमी-कभी सामयिक रूप से रुक जाती। उनके नेत्रो के पलक गिरने वन्द हो जाते। वे खाना-पीना वन्द कर देते । उनका एक भतीजा इन दिनो उनके साथ रहता था । यदि वह इस समय रामकृष्ण की अपरिहार्य आवश्यकताओं की तरफ उचित व्यान न देता तो उनको मृत्यु निश्चित थी। इस हालत मे उसके परि-णामस्वरूप होने वाले कूफल भी दुष्टिगोचर होने लगे । पश्चिम-देशीय द्रष्टाओ को भी यह सब कूफल भोगने पडे हैं। उनके शरीर को भेदन करके रुघिर के छोटे-छोटे कण चूने लगे । ऐसा प्रतीत होने लगा कि उनका सारा शरीर आग मे जल रहा है। उनकी आत्मा एक प्रज्वलित अग्नि-क्रुण्ड के समान थी, जिसमे से ऊँचे उठती हुई अग्नि-शिखाएँ एक-एक देवता के सदृश थी। कुछ काल के वाद जव वे अपने आस-पास के सव मनुष्यों में भी देवता के ही दर्शन करने लगे, तो वे स्वय भगवान रूप हो गये । (एक वेश्या मे उन्होंने सीता के और एक पेड के सहारे पैर के ऊपर पैर रखकर खडे हुए अँग्रेज मे श्रीकृष्ण के दर्शन किये थे।) काली, राम, श्रीकृष्ण की प्रेमिका राघा,<sup>२</sup> सीता और महावीर हनुमानु<sup>3</sup> सभी

- १ जिन सब पृष्ठपोपक सहायको ने विश्वासपूर्वक उनकी इन सब आक्रमणो से रक्षा की थी, उनके प्रति भी वे किसी प्रकार का पक्षपात न दिखाते थे। एक दिन जव मन्दिर की प्रतिष्ठात्री, धनी मक्त, रानी रासमणि उनके साथ प्रार्थना कर रही थी, उसका घ्यान कही वाहर चला गया। रामकृष्ण ने फौरन उसके मन के विचारो को ताढ लिया और सबके सामने ही उसका तिरस्कार करने लगे। यह देखकर समी उपस्थित जन विक्षुव्य व उत्तेजित हो उठे, परन्तु रासमणि ज्ञान्त रही। उसने सोचा कि साक्षात् माँ ही उसका तिरस्कार कर रही है।
- २ बाद मे रामकृष्ण ने छ महीने के लिए कृष्ण-प्रेमिका गोपी का रूप धारण किया था।
- ३ रूप ग्रहण का यह क्रम अत्यन्त सुन्दर है। पहले उन्होंने रामचन्द्र जी के

का रूप उन्होंने धारण किया। समस्त देवताओं को आरमसात करने की यह एक अनुप्त उत्कट लालसा थी—आवेगो की ताढना से उन्मत्त तथा भयकर तरगाघातों से प्रताडित दोलायमान आत्मा का प्रलाप था जिसका न कोई निर्देशक था, न नियन्त्रक था। मैं इस पर हल्के हृदय से कोई आलोचना नहीं करना चाहता। वाद में देवताओं ने भी अवध्य अपना वटला चुकाया, दे सभी रामकृष्ण को अपना प्राप्त बनाने को उत्सुक हो गये। मैं अपने पश्चिमीय पाठकों को किसी प्रकार का घोखा नहीं देना चाहता। इस भगवत्-उन्मत्त को पागलखाने मे पहुँचाना उचित था या नहीं, यह वे स्वय हो विचार करेंगे। इम बारे मे अपना मत देने की मेरे समान ही उन्हें भी स्वतन्वता है। कारण, पागलखाने मे भेजने के पक्ष मे भो कुछ युक्तियाँ पाई जा सकती हैं। कोर तो कया, मारतवर्ष के भी कुछ श्रद्धेय साधु व्यक्तियों ने इसके पक्ष मे अपना मत प्रकट किया था। उस समय रामकृष्ण ने धैर्य के साथ अपने-आपको चिकित्सको के हाथ मे सौंप दिया था, और उनके सब व्यर्थ उपचारो व आदेशो का पानन किया था। वाद मे जब रामकृष्ण अपने अतीत के दिनो की वाते याद किया करते थे, और जिस अगाष गर्त से वे वचकर निकल आये थे उसका अन्दाजा

सेवक हनुमान् से प्रारम्भ करके घीरे-घीरे उन्ही के द्वारा राम रूप घारण किया । इसके फलस्वरूप, जैसा कि उनका अपना विभ्वास था, उन्हे सीता के दर्भन हुए । इस वार उन्होंने नेत्र वन्द किये विना दिव्य दर्भन लाम किया । इसके वाद भी उन्होंने जो दर्शन प्राप्त किये, वे मो इसी प्रकार विमिन्न स्तरों के द्वारा प्राप्त किये । पहले उन्होंने मूर्तियो को वाहर प्राप्त किया, वाद मे वे मूर्तियाँ उनके अन्दर आ गयो । और अन्त मे वे उनके साथ एकरूप हो गई । यह अक्लान्त सृजन कार्य अत्यन्त विस्मयकर प्रतीत होता है । परन्तु उन जैसी रूप-कलाकार प्रतिभा के लिए यही स्वाभाविक है । वे जिस क्षण मी किसी विचार को किसी मूर्ति मे प्रत्यक्ष देखना चाहते ये, उसी क्षण वह मूर्तिमान् हो उठता था । मानो रामकृष्ण इस सतत चित्र रचना के समय एक शेक्सपीयर की अन्तरतम सत्ता मे वास करते थे ।

१. मैं यह वात स्पष्ट कर देना चाहता हूँ कि यहाँ तक पहुँचकर मैंने पुस्तक रचना वन्द कर दी थी---और वाद मे रामकृष्ण ज्ञान के जिस उच्च शिखर पर पहुँच गये थे, उसका कोई संकेत यदि मुझे न मिलता, तो संमवतः इस पुस्तक की रचना का कार्य वहुत काल तक वन्द ही पढा रहता।

करते थे, तव वे अवाक् होकर सोचने लगते थे कि वे पागल होने व काल का ग्रास वनने से कैसे वच गये।

किन्तु पागल होने के स्थान पर रामकृष्ण एक विजयी के समान गौरव के साथ 'झझा के अन्तरीप' की प्रदक्षिणा करके वापस आ गये। हमारे लिए यह एक असामान्य वस्तु होने के साथ ही एक मूल्यवान् वस्तु मी है। ऐसा प्रतीत होता है कि रामकृष्ण को अपने उच्चतर लक्ष्य तक पहुँचने के लिए इस मतिभ्रम की भी एक सीढी के रूप में आवश्यकता थी। इस सीढी के ढ़ारा ही उनकी वात्मा पूर्ण वानन्द और सुसगत शक्ति के वीच से मानव-कल्याण के लिए एक प्रचण्ड वास्तविकता मे परिणत हो सकी । यह एक ऐसा विषय है, जो मन और शरीर दोनो के ही चिकित्सको को खोज के लिए प्रलुव्ध करता है। उपर की नजर से देखने पर, उनके समस्त मानसिक सगठन का जो विष्वस. और मन के मुलतत्त्वो का जो स्थानभ्रश प्रकट रूप में दिखाई देता है, उसे प्रमाणित करना मी विशेष कठिन नहीं है। परन्तु वे पुन. किस तरह से एकत्र होकर एक उच्चतम श्रेणी की पूर्णसत्ता के रूप मेपरिणत हो गये ? किस प्रकार यह विघ्वस्त गृह केवल इच्छा-शक्ति से ही एक नवीन प्रासाद के रूप मे खडा हो गया ? हम मनुष्य दोनो के ऊपर ही समान रूप से आधिपत्य स्थापित कर लिया । कभी वह अपनो आत्मारूपी समुद्र के गंभीर ढार मुक्त कर देते थे, और कभी वह एक आधु-निक सुकरात के समान अपने शिष्यों के साथ हँसते हुए व्यगमिश्रित ज्ञान और सद्मावनापूर्ण वार्तालाप मे निमग्न हो जाते थे।

परन्तु सन् १८४० मे, ज़िस समय की घटनाओ का मैंने यहाँ वर्णन किया है, रामकृष्ण ने वह प्रभुत्व प्राप्त नहीं किया था। अभी उन्हें बहुत लम्वा मार्ग तय करना वाकी था। मैंने इस स्यान पर रामकृष्ण की मृत्यु का जो इगित दिया है, वह अपने योरोपीय पाठकगण को उनके प्रथम निर्णय के विरुद्ध सतर्क करने के लिए ही किया है, क्योकि मेरा भी पहले वही निर्णय था।

इंसके लिए धैर्य की आवश्यकता है। आत्मा के कार्यकलाप अत्यन्त गूढ व हैरान करनेवाले हैं। हमे धैर्यपूर्वक अन्त की प्रतीक्षा करनी चाहिए।

वस्तुत इस समय भगवत्पथिक रामकृष्ण अन्वे के समान आँखे बन्द करके चल रहे थे। उनका कोई प्रयप्रदर्शक उनके साय न था। वे सीघे पय को छोड कर काँटो को वाड फाँदकर, आगे वढना चाहते थे, और इसी लिए खन्दको मे गिर पडते थे। जो मी हो, तो मी वह आगे बढ़ते रहे। जितनी दफे मीवे ठोकर

लाकर जमीन पर गिर पडे, उतनी दफे ही वे उठ खडे हुए और फिर आगे चलने लगे।

इससे यह कल्पना न करनी चाहिए कि वे दाम्मिक या दुराग्रही थे। वे अत्यन्त ही सरल व्यक्ति थे। यदि उन्हें कोई कहता कि वे रोगप्रस्त हैं, तो वे फौरन उससे उसकी औपचि पूछते, और उसे इलाज करने से कमी न रोकते।

कुछ समय के लिए उन्हे अपने घर कामारपुकुर भेज दिया गया । उनको माता ने उनका विवाह करने की इच्छा प्रकट की, कारण उसने मोचा कि शायद इससे ही उनका मगवत्-उन्माद भान्त हो जाये । रामकृष्ण ने कोई आपत्ति नही की । बल्कि यह सुनकर उन्होंने एक निर्दोप आनन्द का अनुमब किया । परन्तु यह एक कैसा विचित्र विवाह था ! देवी के साथ उनका जो सम्बन्ध था, उसकी अपेक्षा यह अधिक वास्तविक न था । (बल्कि अल्प ही वास्तविक या ।) उनकी पत्नी उस समय (१८५१) केवल पाँच वर्ष की वालिका थी । मैं यह अनु-मब करता हूँ कि मेरे पारचात्य पाठको को यह पढकर वड़ा यक्का पहुँचेगा । परन्तु पहुँचने दो । बाल्य-विवाह की मारतीय प्रधा की योरोप व अमेरिका मे प्रायः ही निन्दा की जाती है । हाल ही मे मिस मेयो ने यह निन्दा की जयव्वजा फहराई है, यद्यपि यह सर्वया चिवडे-चिवडे हो चुकी है । कारण, मारत के श्रेष्ठ विचारकगण--रवीन्द्रनाथ, गान्धी <sup>9</sup>---एव ब्रह्म समाज आदि सभी ने काफी पहले से ही इस प्रया की निन्दा को है । और बसल मे इस प्रया को वास्तविक विवाह कहने की अपेक्षा, एक वैवाहिक वनुष्ठान कहना ही अधिक उपयुक्त है । पश्चिमदेशीय वाग्दान की प्रया के समान, यह भी सीधा-सादा, सरल धर्मानुष्ठान

१. गान्वीजी वाल्य-विवाह के वारे में पूर्ण अभिज्ञता रखते हैं। कारण वे उन वालकों में से एक हैं, जिन्होंने वाल्य-विवाह की अकाल पक्व अभिन्नता के जटिल प्रक्ष्त को जीवन पर्यन्त जीवित रखा है। वे वाल्य-विवाह की कुप्रथा के नितान्त निन्दक थे। तथापि, उन्होंने भी यह स्वीकार किया है कि कुछ 'अपवाद स्वरूप' धर्म व नीतिपरायण मनुष्यों के पक्ष में इस वाल्य-विवाह के अत्यन्त विशुद्ध व लामकारी फल भी टप्टिगोचर होते हैं। वयस्कता की अवस्था में जो अस्वास्थ्यकर विचार नवयुवकों व नवयुवतियों के मनों को प्रायः विक्रुत करते हैं, उनको यह दूर करता है और स्त्री-पुरुष के मिलन को एक पवित्र वन्युत्व का रूप देता है। जिस वालिका के साथ गान्वीजों के माग्य का गठवन्वन हुआ था, उसने उनके जीवन के कठिन अवसरों पर उनकों जो असूल्य सहायता की थी, वह किसी से छिपी नही है।

मात्र है। वास्तव मे दोनो के यौवन लाम कर लेने से पूर्व तक यह पूर्ण नही होता। मिस मेयो की दृष्टि मे रामऋष्ण का विवाह तो एकदम ही निन्दनीय था। पाँच वर्प की वालिका के साथ तेईस वर्ष के युवक का विवाह । यह सुनकर जिन्हे लज्जा अनुमव होती है, वे जरा शान्त होकर देखे । यह विवाह दो आत्माओ का विवाह था। यौन मिलन की दृष्टि से यह विवाह हमेशा के लिए ही अपूर्ण था। 'अर्ली चर्च' के दिनो मे जिसे ईसाई विवाह कहकर पुकारा जाता था—वैसा ही यह विवाह है। वाद मे रामऋष्ण का यह विवाह एक सुन्दर वस्तु मे परिणत हो गया। फल के द्वारा ही वृक्ष को पहचाना जाता है। इस विवाह का फल दिव्य फल था—विशुद्ध निष्काम प्रेम। वालिका सारदार्माण १ एक वयस्क वन्यु की विशुद्धमति श्रद्धास्पदा मगिनी के रूप मे परिणत हो गयी—जो कि रामऋष्ण की सव परीक्षाओ और विश्वासो मे उनकी निष्कलक सहचरी थी। रामऋष्ण के शिष्य, उनके नाम के साथ, शारदामणि को मी माँ<sup>२</sup> के पवित्र नाम से पुकारते थे।

विवाह-सस्कार का अनुष्ठान हो जाने के वाद प्रयानुसार वालिका शारदा-मणि को उसके माता-पिता के घर भेज दिया गया, और आठ या नौ वर्ष की एक लम्बी अवघि तक वह अपने पति को न देख सकी । इस बीच मे रामकृष्ण ने अपनी माता के पास रहकर कुछ शान्ति व स्वास्थ्य लाम कर लिया है, ऐसा प्रतीत होने लगा, और वे फिर मन्दिर मे आ गये।

परन्तु काली रामऋष्ण की प्रतीक्षा मे ही थी । मन्दिर के दरवाजे मे प्रविष्ट होते ही रामकृष्ण के अन्दर पूर्वापेक्षा भी अधिक वेग से मावोन्माद दिखाई दिया । नेसास<sup>8</sup> की पोषा<u>क</u> पहने हुए हरक्युलीस के समान वह एक जीवित चिता मे

- २ उसे 'माँ' कहकर ही पुकारा जाता था । श्रेष्ठ्वशीय मारतीय लोगो मे उमर मे छोटो होने पर मी स्त्रियों को माँ कहकर सम्बोधन करने को सुन्दर प्रथा चिरकाल से चली आ रही है ।
- ३ हरक्युलीस ग्रीक पुराणों में बींणत सर्वश्रेष्ठ वीर हुआ है। यह पुराण में वींणत कहानों के अनुसार देवपुत्र कहलाता है। इसकी दूसरी पत्नी डिआ-नेरा, कैलीडन के राजा एनिउस की कन्या थी। पतिग्रह को जाते हुए डिआ-नेरा का मार्ग में नेसास राक्षस से साक्षात्कार हुआ। डिआनेरा के रूप पर

शारदामणि के पितृकुल की पदवी मुखोपाघ्याय थी। वाद मे वह शारदा देवी के नाम से विख्यात हुई।

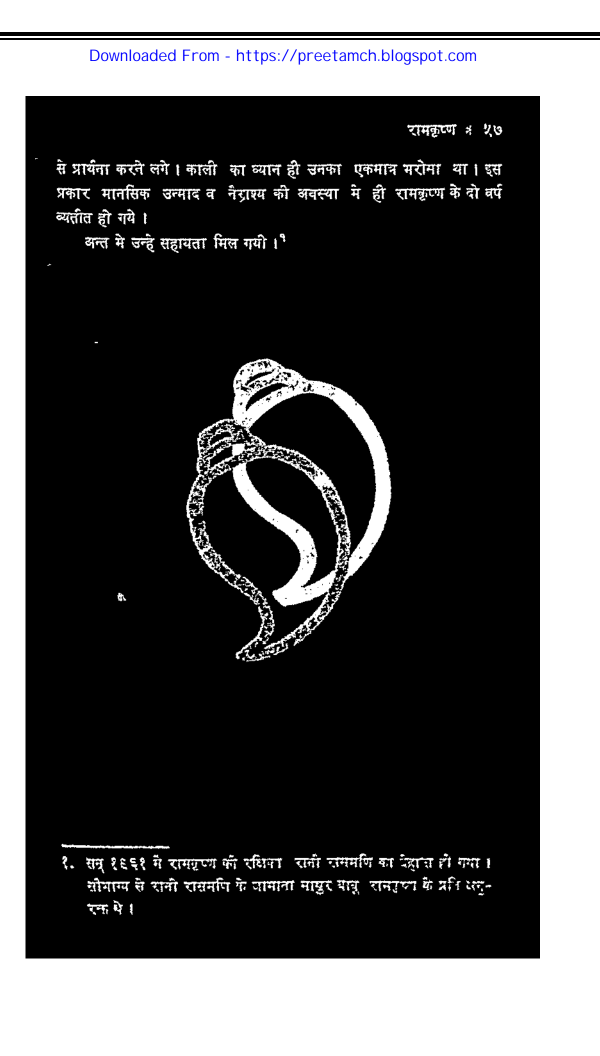
वास करने लगे । देवताओ को फौजो ने तूफान के समान उन पर आक्रमण किया । रामकृष्ण छिन्न-भिन्न हो गये । उनकी उन्मत्तता दसगुनी होकर वापस लौट आयी । उन्होंने देखा कि उनके वोच से राक्षसगण वाहर निकल रहे है । पहले पाप का प्रतीकरूप एक कृष्णमूर्ति दानव वाहर आया । इसके वाद एक सन्यासी आया, जिसने देवदूत के समान उस पाप की हत्या कर दी । (हम मारतवर्प मे हैं या आज से सहस्र वर्ष पूर्व के किसी पाण्चात्य ईसाई मठ मे हैं ?) रामकृष्ण निस्तव्य व निश्चल वने रहे । अपने गरीर से निकलती हुई उन सब वस्तुओ को वे प्रत्यक्ष देखने लगे । भय से उनके सव अग अवश हो गये । और फिर एक वार दीर्घकाल तक उनके नेत्रो के पलक गिरने वन्द हो गये । उन्माद रोग के लक्षण दिखाई दे रहे हैं, रामकृष्ण ने ऐसा अनुभव किया । भयमीत होकर एक वार फिर वह माँ

मुग्ध होकर नेसास ने उनके साथ बलात्कार करने को चेप्टा की । इसके फलस्वरूप हरक्युलीस ने विपाक्त वाण से नेसास की हत्या कर दी । मरने समय नेसास ने डिआनेरा को अपने रुधिर की सावधानी से रक्षा करने को कहा । उसने कहा इस रक्त मे वस्त्र रेंगकर किसी के पास मेजने से, वह अपनी प्रेमिका का अनादर नहीं कर सकता ।

बाद मे हरक्युलीस एकलिया के राजा इउरिटस की कन्या इअल के प्रेमपाध मे फैंस गया । डिआनेरा ने यह समाचार सुनकर नेसास के रक्त मे भीगा हुआ एक वस्त्र अपने स्वामी हरक्युलीस के पास पहनने के लिए सेजा । नेसास के रुघिर मे कोई वास्तविक जाडू-शक्ति न थी, वह, मयकर मारात्मक विष था । हरक्युलीस के कपर उस विप की क्रिया प्रारम्म हो गयी । यत्रणा ते पीडित होकर हरक्युलीस 'एटा' पर्वत की चोटी पर पहुँचा और वहाँ एक चिता तैयार करके उसमे वैठ गया । हरक्युलीस के अनुरोध करने पर एक गडरिये ने चिता मे आग लगा दी । हरक्युलीस जलकर स्वाहा हो गया । इस प्रकार उसका नम्वर पायिव अग्र नष्ट हो गया, और अनम्बर दिव्य बधा स्वर्ग मे चला गया । स्वर्ग मे पहुँचकर हरक्युलीस पुनः पूर्व देवता रूप मे परिणत हो गया, और वहाँ उसने हिवि के साथ विवाह किया ।

--अनुवादक

वह कहते ये कि छ. वर्ष तक यह अवस्था रही ।



# ३ ज्ञान के दो पथ-प्रदर्शक भैरवी ब्राह्वणी ऋौर तोतापुरी

अब तक रामकृष्ण केवल भाग्य के मरोसे पर, अकेले ही, गरजती हुई लहरो व मेंबरो से सकुल आत्मा के अगाघ व नि.सीम समुद्र मे तैरने का प्रयत्न कर रहे थे। वह प्राय सर्वया थक चुके ये जव कि उन्हे दो व्यक्तियो के दर्शन हुए, जिन्होंने उनके सिर को पानी के ऊपर थामे रखा, और उन्हे यह दिखाया कि किस प्रकार जलवार को पार करने के लिए उनको लहरो का प्रयोग किया जाता है।

भारत का युगव्यापी वाव्यात्मिक इतिहास उन असस्य मनुष्यो का इतिहास है, जो परम सत्ता पर विजय प्राप्त करने के लिए निरन्तर अभियान करते आये है। विख्व के सभी महान् पुरुषों का ज्ञात व अज्ञातरूप से यहीं मूल लक्ष्य रहा है। वे उन विजेताओं में से है, जो कि प्रत्येक युग में उस सत्ता पर, जिसके कि वे स्वयं एक अश है, और जो उन्हें निरन्तर प्रयत्न करने व ऊपर चढने के लिए प्रलुव्ध करती रहती है, आक्रमण करते हैं। अनेक वार वे थककर गिर पडते हैं. परन्तु वे पुन. गक्ति सग्रह करके अवम्य उत्साह के साथ तव तक वरावर ऊपर चढते रहते हैं जब तक कि वे विजयी या पराजित नही हो जाते । परन्तु उनमे से प्रत्येक उस परम सत्ता का एक ही रूप नही देख पाता । यह एक ऐसे नगर-दुर्ग के समान है, जिसे विमिन्न दिशाओं से अनेक ऐसी सेनाओं ने घेरा हुआ है, जिनमे कि परस्पर कोई मेल व सामजस्य नही है। प्रत्येक सेना अपनी स्वतन्त्र अस्त्र-सज्जा व रणनीति के अनुसार अपनी आक्रमण की समस्याओं का हल खोजती है । हमारी पाझ्चात्य जातियाँ दुर्ग के वाह्य पृष्ठ व वाहिरी किलेवन्दी पर आक्र-मण करती हैं। वे प्रकृति की मीतिक णक्तियो पर विजय प्राप्त करना चाहते हैं. और उसके नियमों को अपने वश में करके ऐसे मस्त्रों का निर्माण करना चाहते हैं जिससे कि वे दुर्ग के अन्दर प्रवेश कर सके आर समस्त दुर्ग को अपने अधीन कर सके ।

## Downloaded From - https://preetamch.blogspot.com

रामकृष्ण ४ ५९

परन्तु भारत दूसरे मार्ग का अनुसरण करता है । वह सीघा दुर्ग के मन्य मे अवस्थित प्रघान सेनापति के अटल्य कार्यालय में घुस जाता है, क्योकि वह जिस परम मत्ता का अनुसन्धान करता है, वह मौतिक नियमातीत है । तथापि हमे पश्चिमीय यथार्थवाद को मारतीय आदर्शवाद का विरोधी समझने की भूल नहीं करनी चाहिए । दोनो ही यथार्थवाद हैं । मारतीय भी मूलत. यथार्थवादी ईं, क्योंकि वे भी केवल अमूर्त मावमात्र से सन्तुष्ट नहीं हो जाते और आनन्द एव अनुभूति के स्वतन्त्र सावनो द्वारा अपने आदर्श को प्राप्त करने की चेष्टा करते हैं। उन्हें भी मावों को देखने, सुतने, उनका आस्वाद लेने व स्पर्श अनुमव करने की आवश्यकता होती है। अनुमव-सम्पत्ति तथा अपूर्व कल्पना शक्ति इन दोनो वातो में वे पश्चिम देशवासियों से बहुत आगे वढ गये हैं। १ ऐसी अवस्या मे पाण्चात्य तर्क के नाम पर हम उनकी साक्षी को किस प्रकार अग्राह्य कह सकते है। हमारी दृष्टि मे तर्क एक अवैयक्तिक तथा निष्पक्ष साधन (Objective) है जो कि प्रत्येक मनुष्य के लिए खुला हुआ है। परन्तु क्या तर्क वास्तव मे ही निष्पक्ष है ? विशेष उदाहरणों में यह कहाँ तक सत्य है ? इसकी क्या कोई वैयक्तिक सीमाएँ नही हैं ? जोर फिर क्या यह भी लक्ष्य किया गया है कि मारतीय ऋषियो की जो उपलब्वियाँ हमे अति आत्मपरक (Ultra Subjective) प्रतीत होती हैं, वे भारतीयों के निकट वैसी नहीं है । भारतवर्ष में वे अनेक शताब्दियों से परीक्षित व लिपिवद्ध वैज्ञानिक प्रणालियो तथा सतर्क निरीक्षण व परीक्षण का ही युक्तिसगत परिणाम हैं । प्रत्येक तत्त्ववेत्ता ऋषि अपने शिष्यो को वह मार्ग दिखाने मे समर्थ है, जिसके द्वारा वे भी विना किसी सन्देह के उसी दिव्यदण्टि को प्राप्त कर सकते हैं। पूर्वीय तथा पारचात्य दोनो प्रणालियो मे ही वैज्ञानिक सन्देह तथा सामयिक विश्वास के लिए एक सी गुजाइश है। आज के वास्तविक वैज्ञानिक सानस की दृष्टि में निष्कपट मान से सामान्यीकृत एव मूल स्यापना मी

१ मेरा यह अभिप्राय कदापि नही है कि मारतीय विचारकगण अपनी वौदिक विचार-शक्ति को परम सत्य के चिन्तन में केन्द्रित नहीं कर सकते । परन्तु उन्होंने अद्वैत वेदान्त के विराकार को मी किसी अपा तक अपनी तीव अनुमव चेतना के द्वारा ही उपलब्ध किया है और निराकार सत्ता यदि निर्मुण तया दर्शनातीत मी है तथापि क्या यह मी उतना ही निष्चित है कि यह निराकार ब्रह्म किसी प्रकार के अतीन्द्रिय स्पर्श के मी अगोचर है ? क्या दिब्यदर्शन (Revelations) अपने आपमे एक प्रकार का भयकर स्पर्श नहीं है ?

उल्मत्त हृदय व उसकी टांगे जहाँ ले गयी, वह वहीं जाता रहा। और अन्त में ऐसे अवसर मी आये जव कि उसने किसी सहायक व पथप्रदर्शक के न होने के कारण अपने अतिमानवीय प्रयत्नों से शिथिल व क्लान्त होकर गम्मीर अरण्य की शून्यता में उल्मत्त की मांति मटकते हुए पथ मिलते की थाशा भी त्याग दी। इस हालत में जबकि वह प्रायः अपने अन्तिम कठोर पडाव पर पहुँच गया था, तब एक स्त्री के द्वारा उसे सहायता प्राप्त हुई।

एक दिन रामकृष्ण ऊँचे तट पर खढे हुए रग-विरगी पतवारों के साथ गगा की छाती पर इघर-उवर वैरती हुई नौकाओ को देख रहे थे। उन्होंने देखा कि एक नौका ठीक उनके तट के नीचे आकर रूक गयी, और उसमे में एक स्त्री उतर कर ऊपर चढ आयी। वह सुन्दर व दीर्घकाय थी, उसके लम्बे खुले केण पीछे लटक रहे थे, और वह संन्यासी के गेरुवे वस्त्र पहने हुए थी। <sup>9</sup> उसकी आयुर्पेंतीस से चालीस के वीच थी, परन्तु देखने में वह कम आयु की प्रतीत होती थी। उसके चेहरे को देखकर रामकृष्ण विस्मित हो गये और उसे अपने निकट बुलाया। रामकृष्ण को देखते ही उसके नेत्रों से आँसू वहने लगे और उसने कहा:

"वत्स । न मालूम कितने दिनों से मैं तुम्हें तलाझ कर रही हूँ !"<sup>२</sup> वह वगाल के एक कुलीन ब्राह्मण परिवार की सन्तान थी, और विष्णु<sup>3</sup> की उपा-

- २ बलिफलेला में वर्णित किस्से के समान सहज मुन्दर रूप में वर्णित यह मिलन कथा थोरोपीय पाठनों के मन में सन्देह पैदा करती है। मैक्समूलर के समान वे इस दन्तकथा में रामकृष्ण के मानसिक विकास का प्रतीक देखते है। किन्तु छ वर्ष के दीर्घकाल तक जो यह शिक्षिका रामकृष्ण के साथ रही, इस समय में उसके व्यक्तित्व में अनेक ऐसे व्यक्तिगत लक्षण दृष्टिगोचर होते हैं (और जो कि सर्वदा ही उनके लिए गौरवसूचक नही हैं) जिससे कि इस वात में कोई सन्देह नहीं रहता कि वह वास्तव में एक महिला थी, और स्तीमुलम दुर्वलताएँ मी उसमें विद्यमान थीं।
- ३. वैष्णव सम्प्रदाय मूलत एक प्रेम का मार्ग है। रामकृष्ण ने स्वय मी एक वैष्णव परिवार मे जन्म लिया था। विष्णु प्राचीन सूर्य देवता है जो कि

रामकृष्ण 🐇 ६३

सिका थी। वह अत्यन्त सुशिक्षिता तथा धर्म-शास्त्रो, विशेषत. मक्ति-शास्त्र को पूर्ण पडिता थी। उसने कहा कि वह एक ऐसे मनुष्य की तलाश मे है जो भग-वत्प्रेरणा से आदिष्ट हो । उसकी अन्तरात्मा नै उसे यह निक्चय करा दिया है कि ऐसे व्यक्ति का जन्म हो चुका है, और उक्त व्यक्ति को एक विशेष सन्देश देने का कार्यभार उसे सौंपा गया है । केवल इतनी ही भूमिका व परिचय के साय, यहाँ तक कि उसका नाम जानने से पूर्व ही (भैरवी ब्राह्मणी के अतिरिक्त अन्य किसी नाम से उसे कोई न जानता था) उक्त घर्म-परायण महिला तथा काली के पुरोहित के वीच तत्काल व उसी स्थान पर माता और पुत्र का सम्बन्ध स्यापित हो गया। रामकृष्ण ने एक बालक के समान पूर्ण विश्वास के साथ उसे अपने भागवत जीवन के समस्त कष्टमय अनुभव, अपनी साधना और उसके साथ हो अपनी शारीरिक व मानसिक यातनाएँ भी सुना दी । उन्होंने कहा कि बहुत से आदमी उन्हे पागल कहते हैं, और वे वडी नम्रता व उत्सुकता से उससे पूछने लगे कि क्या यह सत्य है। भैरवी ने रामकृष्ण की सब स्वीकारोक्तियो को सुन-कर माता के समान स्नेह भरे शब्दों में उन्हें सान्त्वना दी और कहा कि उन्हें किसी प्रकार के भय की आशका न करनी चाहिए, क्योकि वे अपने अनिर्देशित प्रयत्नो से ही मक्तिशास्त्र में वर्णित साधना के एक उच्चतम स्तर पर पहुँच गये हैं। उन्हे जो कष्ट व यन्त्रणाएँ प्राप्त हुई है, वे उनकी ऊर्घ्व गति की ही निर्दे-शक हैं। उसने शारीरिक स्वास्थ्य की ओर घ्यान दिया और उनके मानसिक अन्वकार को दूर कर दिया। जिस ज्ञानमार्ग पर वे पहले रात्रि के अन्वकार में वन्द आँखों से अकेले ही गूजरे थे, उसी मार्ग पर दिन के विस्तृत आलोक मे वह उन्हे ले गयी । जिन उपलव्धियो को प्राप्त करने मे रहस्यवादी विज्ञान को कई शताब्दियाँ गुजर गयी हैं, उन्हे रामकृष्ण ने केवल अपने सहजबोध से कुछ ही वर्षों में प्राप्त कर लिया था, परन्तु उनका तव तक उन पर वास्तव में पूर्ण अधिकार न हो सका था, जव तक कि उन्हे यह न दिखाया गया कि वे किस मार्ग दारा वहाँ तक पहुँच सके हैं।

मक्त को प्रेम के मार्ग से ही ज्ञान की उपलब्धि हो जाती है। वह प्रारम्भ मे मगवान की किसी एक विशिष्ट मूर्ति को ही अपने आदर्श के रूप मे स्वोकार

अपने अवतारो द्वारा ससार पर अपना प्रभुत्व स्थापित करते हैं। राम और कृष्ण उनके प्रधान अवतार हैं। वर्तमान कहानी के नायक के नाम मे उक्त दोनो देवताओ का समावेश है। बाद मे रामकृष्ण मी अपने जीवन-काल मे ही एक नये अवतार व नरनारायण के रूप से पूजे जाने लगे।

## Downloaded From - https://preetamch.blogspot.com

## ६० \* रामकृष्ण

एक आपेक्षिक सत्य हे। यदि दिव्य दर्णन मिथ्या है, तो उक्त दृष्टिश्रम के कारण की खोज और अन्य आघारभूत हेतुओ के ढ़ारा उच्चतर सत्ता पर पहुँचने की ही आवश्यकता है।

मारतीय चाहे इस वात को स्पष्ट रूप से उमझे या अस्पष्टरूप से ही अनु-भव करे, परन्तु उन सबका यह विख्वाम है कि विख्वात्मा-अव्यय परम ब्रह्म से भिन्न व पृथक् किसी वस्तु का अस्तित्व नही है। विश्व मे प्रत्येक वस्तु को जो भी विभिन्न मूर्तियाँ दृष्टिगोचर हो रही हैं, उनका जन्म उसी से हुआ है; इस विश्व की वास्तविकता मी उस विश्वात्मा के ही कारण है, जिसका कि यह एक मावमान्न है। हम वैयक्तिक आत्माएँ जो कि विश्वात्मा के ही एक जीवित व घनिष्ठ अश है, विश्व की बहुरूपता व परिवर्तनशीलता का भाव देखते है--और उसे एक स्वतन्त्र सत्ता मान लेते ई। जव तक हम अद्वितीय ब्रह्म का जान प्राप्त नहीं कर पाते, तव तक हम माया व अविद्या द्वारा आन्त होते रहते ई। यह माया अनादि है और काल की सीमा से रहित है। सुतरा हम जिसे चिरन्तन सत्य मानकर ब्रहग करते हैं, वह उस अद्वितीय सत्ता के अदृश्य स्रोत से उद्गत होते हुए क्षणिक पूर्तियो के सतत प्रवाह के अतिरिक्त और कुछ नही है। <sup>3</sup>

इसलिए हमे, उस माया के प्रवाह के थपेडो से, जो कि हमे चारो तरफ से घेरे हुए हैं, वचने और एक कछुने के समान वाघाओ की दीवारो को फाँदते हुए और जलप्रपाता को वैरते हुए स्रोत के बादि उद्गम-स्थान तक पहुँचने की आव-भ्यकता है। यही हमारा अनिवार्य लक्ष्य है, यही हमारी मुक्ति का मार्ग है। इस कण्टमय किन्तु वीरतापूर्ण एव शानदार संघर्ष को ही साधना के नाम से पुकारा जाता है। जो इस संग्राम में भाग लेते हैं, वही साधक कहलाते हैं। उनकी क्षुद्र बाहिनी में प्रत्येक युग में निर्मय आत्माओं की नयी नरती होती रहती है। उन्हें युगव्यापी परीक्षणों द्वारा प्रमाणित व्यवस्था-प्रणाली तथा कठोर अनुजासन के सामने आत्मसमर्पण करना पहता है। उन्हें दो मार्गों व अस्त्रो<sup>3</sup> मे से एक को

- सूक्ष्म व स्यूल सव पदार्थ ही ब्रह्म हैं। केवल मात्र एक एव अखण्ड ब्रह्म के मच्य मे ही सब पदार्थों का निवास है।
- २ स्वामी णारदानन्द ने अपने 'Shrı Ramakrıshna, The Great master' नामक ग्रन्थ के प्रारम्भ मे जो अविकारपूर्ण व्याख्या की है, उसका मैंने यहाँ सक्तिप्त सार दिया है।
- ३ और मी अनेक अस्त व मार्ग हैं। उनके सम्बन्ध में मैं इस ग्रन्थ के दितीय खण्ड में विवेकानन्द की दार्शनिक व धार्मिक विचारधारा के प्रसग में आलो-

प्रहण करना पडता है, परन्तु इन दोनो के लिए ही निरन्तर अभ्यास तथा साधना की आवश्यकता है । पहला ''नेति ! नेति ।''' (''यह नही ! यह नही !'') का मार्ग है, जिसे मौलिक निपेघ ढारा ज्ञान-प्राप्ति का मार्ग या ज्ञानियो का अस्त्र कहा जा सकता है । दूसरा मार्ग ''यह ! यह !'' का मार्ग है, जिसे क्रमिक स्वीकृति ढारा ज्ञानप्राप्ति का मार्ग या मत्को का मार्ग कहा जा सकता है । पहला मार्ग केवल वौद्धिक ज्ञान के ऊपर विश्वास करता है, और जो कुछ भी इसके वाहर होता है, वह चाहे वास्तविक हो या मिथ्या हो, उस सबको अग्राह्य करके यह टढसकल्प के साथ अपने परम लक्ष्य की तरफ टब्टि गडाकर उसकी तरफ अग्रसर होता है । दूसरा मार्ग प्रेम का मार्ग है । परम प्रेमास्पद का प्रेम (जिसका रूप जितना ही वह शुद्धतर होता है, उतना हो परिवर्तित हो जाता है) अन्य सब पदार्थों का त्याग करना सिखाता है । ज्ञान का मार्ग अव्यय निराकार ब्रह्य का मार्ग है । मक्तिमार्ग देहघारी साकार मगवान् का मार्ग है—इस पथ के यात्री ज्ञानपथ के यात्रियो से मिलने से पूर्व दीर्घकाल तक इसी पथ पर प्रतीक्षा करते हैं ।

रामकृष्ण की अन्य सहज प्रेरणा ने प्रारम्म से ही अज्ञातरूप से मक्ति-मार्ग का आश्रय लिया था । परन्तु वह इस पथ के एक टेढे-मेढेपन व छिपी झाढियो से परिचित न थे । यह ठीक है कि पेरिस से लेकर यरूसलम<sup>२</sup> तक यात्रा करनेवालो के लिए यात्रा-कार्यक्रम विद्यमान था, जिसमे कि यात्रा के प्रारम्म से लेकर अतिम चौकी तक का पूर्ण विवरण अत्यन्त सावधानी के साथ अकित था, रास्ते की सारी कठिनाइयाँ, पर्वत तथा घाटियाँ, खतरनाक स्थान, तथा विश्रामस्थल सब का पहले से ही पूरा-पूरा विवरण अत्यन्त सावधानी व वुद्धिमत्ता के साथ दिया हुआ था । परन्तु कामारपुकुर के इस यात्री को डमका कुछ पता नही था । उसका

चना कर्ङँगा । वहाँ मुझे भारतीय योग के वारे में विस्तृत विवरण देने का सुअवसर होगा ।

- १ उपनिपत्कार ऋषियो ने ब्रह्म को 'नेति' (यह नहीं) यह सजा दी है। इसके साथ अतीन्द्रियवादी ईसाई सेण्ट डेनिस दि एरियोपिजट रचित 'Treatise on Mystic Theology' अव्याय ४, की तुलना कीजिए, जहाँ वह लिखता है कि वुद्धि ग्राह्म पदार्थों का जो परम स्रण्टा है, उसे किसी प्रकार भी वुद्धि द्वारा जानना समव नहीं है। वहाँ उस ब्रह्मज्ञानी ने भगवान का वर्णन करने के लिए एक पृष्ठ पर सम्पूर्ण निपेधो का सग्रह किया है।
- ेर. श्यातोत्रियाद रचित प्रसिद्ध 'भ्रमण-कया' की तरफ निर्देश है।

## Downloaded From - https://preetamch.blogspot.com

#### ६४ \* रामकृष्ण

कर लेता है। रामकृष्ण ने माँ को अपने आदर्शस्प मे स्वीकार किया था। वहुत समय तक वे अपने इन एकनिष्ठ प्रेम मे ही निमग्न रहे। शुरू में वे अपनी भक्ति व श्रद्धा के लक्ष्य को प्राप्त न कर सके, परन्तु घीरे-धीरे वे उसे देखने, स्पर्ण करने व उससे वार्तालाप करने में समर्थ हो गये। उसके वाद मगवान का जीवित अस्तित्व अनुभव करने के लिए क्षणिक मनोनिवेग ही उनके लिए पर्यात होता था। सव वस्तुओ व सव आकृतियो के अन्दर मगवान् का वास है, यह विख्वास हो जाने पर रामकृष्ण ने अनुमन किया कि भगवान् के नाना रूप उनकी प्रियतम माँ को मूर्ति में से ही उद्गत हो रहे हैं। इस दिव्य वहुरूपता ने उनको हब्टि कोतप्रोत हो गयी, और बन्त में इसके मधुर संगीत से वे इस प्रकार परि-पूर्ण हो गये कि उनके अन्दर अन्य किसी वस्तु के लिए कोई स्यान णेप नही रहा। मौतिक ससार उनको दृष्टि से विलुप्त हो गया। इन अवस्था का नाम ही सविकल्प समाचि-अयवा अतिचेतन भावावेश की अवस्था है, जिसमे आत्मा विचार के आन्तरिक समार से सयुक्त रहता है, और ईश्वर के साथ अपने जीवन के एकात्म होने के भाव का आनन्दोपमोग करता है। परन्तु जव कोई एक भाव आत्मा को आविष्ट कर लेता है, तव अन्य सब माव मुरझा व विनष्ट हो जाते हैं, और उसकी आत्मा अपने अन्तिम लक्ष्य अर्थात् निर्विकल्प समाधि-मा ब्रह्म के साथ अस्तिम मिलन के समीपतर पहुँच जाती है । पूर्ण त्याग के द्वारा विचारो की शून्यता के मव्य अव्यय के साथ पूर्ण एकता की जो अन्त मे उपलब्धि होती है, उसमे यह दूर नही है। रामकृष्ण ने अपनी आव्यात्मिक यात्रा का लगभग

१ यह व्याख्या भी स्वामी णारदानन्द की पुस्तक के आचार पर ही लिख रहा हूँ। राइसब्रुक रचित "De Ornatu Spiritalium Nuptiarum" से तुलना कीजिए: "आगे वढो। भगवान स्वय ही कह रहे हैं। ' वे ही अधकार के वीच से आत्मा के साथ आलाप करते हैं, और आत्मा निमन्न हो जाती है तथा दूर खिसक जाती है। इस पवित्र अन्वकार मे ही आत्मा को विलोन होना होगा, जहाँ पर आनन्द मनुष्य को अपने-आपसे मुक्त करता है, ताकि वह किर कमी अपने-आपको मानवीय विचारो के अनुकूल न पा सके। उस गह्बर में जहाँ पर कि प्रेम मृत्यु की अग्नि को प्रज्वलित करता है, में आखत जीवन के प्रमात के दर्शन करता हूँ। ' मूल तत्व के महासमुद्र और प्रज्वलित अन्वकार मे, अपने-आपको विलीन करने के लिए ही इस अनन्त प्रेम के द्वारा हम अपने लिए मरने और अपनी कारा-गार से मुक्ति के आनन्द को स्वीकार करते है।''

तीन-चौथाई माग एक अन्धे के समान ही पार किया था।<sup>1</sup> भैरवी ने, जिसे कि जन्होंने अपनी आध्यात्मिक माता व गुरु तथा शिक्षक के रूप मे स्वीकार किया था, उन्हें उक्त पथ के सब पहलुओ तथा उनके अर्थों को ठीक-ठीक समझा दिया। भैरवी स्वय धर्मानुष्ठान व सावनाओ मे प्रवीण थी, और ज्ञान के सब मार्गों से परिचित थी। इसलिए विभिन्न साधना के मार्गों की एक-एक करके शास्त्रोक्त विधि के अनुसार परीक्षा करने के लिए उसने रामकृष्ण को प्रोत्साहित किया। यहाँ तक कि वह तात्रिक साधना, जो कि सबसे अधिक खतरनाक है, और जिसमे इन्द्रिय और आत्मा को रक्तमास की अनुभूति व कल्पना पर विजय प्राप्त करने के लिए अपने को उनके प्रभाव मे छोडना होता है, वह मी उसने रामकृष्ण को सिखा दी। परन्तु यह मार्ग अत्यन्त पिच्छल तथा दुर्गम है, जिससे गुजरते हुए हर समय अध.पतन तथा पागलपन की गभीर खदक मे गिरने का भय है। इस पथ पर चलने का जिन्होने भी साहस किया है, उनमे से बहुत ही कम व्यक्ति वापस आ सके हैं। परन्तु पवित्र रामकृष्ण उक्त पथ पर यात्रा करने से पूर्व जिस प्रकार निष्कलक थे, उसी निष्कलक अवस्था मे, बल्कि अग्नि मे तपाये हुए इस्पात के समान पहले से भी दढ़तर होकर वापस आये।

प्रेम के ढारा मगवान, से मिलने के जितने मी तरीके हैं, मक्तगण स्वामी-भूत्य माव, माता-पुत्र माव, सखा माव, पति-पत्नी माव आदि जिन उन्तीस मावो मे से किसी एक का आश्रय लेकर मगवान् से अपना सम्बन्ध स्थापित करते हैं, उन सब पर रामकृष्ण का पूरा अधिकार हो गया। दिव्य दुर्ग के सब पार्श्व पर उन्होंने विजय प्राप्त कर ली। और वह व्यक्ति जो मगवान् पर विजय प्राप्त कर लेता है, वह भगवत्-प्रकृति का अश्र मी ग्रहण कर लेता है।

रामकृष्ण की दीक्षागुरु—भैरवी ने रामकृष्ण के अन्दर भगवान् के अवतार का दर्शन किया । इसलिए उसने दक्षिणेश्वर मे पण्डितो की एक सभा बुलाई, जिसमे विद्वानो के पाण्डित्यपूर्ण वादविवाद के पश्चात् भैरवी ने घार्मिक सम्प्रदायो के आचार्यो से यह अनुरोध किया कि वह रामकृष्ण को नव अवतार के रूप मे घोषित करे ।

१ परन्तु उनको प्रकृति ने उन्हे अपने मार्ग के अन्तिम मौल के उस चौराहे पर जहाँ कि मनुष्य साकार मगवान व उसके प्रेम से विदा लेता है, रोक लिया । उनकी जाघ्यात्मिक माता भैरवी ने भी उन्हे इसने आगे बढने के लिए प्रेरित नहीं किया । वे दोनों ही अपने सहज वोघ से विवश होकर निराकार के उस अन्यकारमय ट्रज्य, तथा गभीर गह्नर मे प्रविष्ट होने से घवडाते ये । ४

इसके अनन्तर उनकी स्याति दिन-प्रति-दिन वढने लगी । चारो तरफ दूर-दूर से उस आश्चर्यजनक व्यक्ति के दर्शनों के लिए, जिसने न केवल एक ही सावना मे, अपितु सावना के सभी मार्गों पर उनके सन्विस्यल पर वैठकर अपना अविकार जमा लिया था, आने लगे । भगवान् के विभिन्न पथो के सभी यात्री, साधु, सन्यासी फकीर व विचारक उनसे सलाह व शिक्षा लेने के लिए उनके पास आने लगे । वे सभी अपने वर्णनों में रामकृष्ण के उत्त देहलावण्य का उल्लेख करते हैं, जो कि दीर्घकाल तक मावावेश की अग्नि मे तपने के कारण वह्तितप्त मुवर्ण के समान चमकता था । दाते<sup>२</sup> के समान रामकृष्ण तरक से लौटकर नही आये थे, वे नमुद्र से रत्नराशि का आहरण करके लौटे थे। परन्तु अपने जीवन के अन्तिम दिन तक रामकृष्ण एक सरल व्यक्ति ही वने रहे; उनके अन्दर दम्म व गर्व का लेश-मात्र मी न था। वे मागवत् उन्मत्तता मे इस प्रकार विलीन रहते थे कि अपने वारे में सोचने का अवसर ही उन्हें न मिलता था। उन्होंने क्या प्राप्त कर लिया है, इसकी अपेक्षा उन्हें और क्या करना णेप है, इस वात का घ्यान हो उन्हे व्यस्त किये रखता था। 'यह अवतार है'--इस प्रकार की प्रशंसा को वह एकटम नापसंद करते थे। और जब वे उस उच्च स्थान पर पहुँच गये, जिसे कि अन्य सव व्यक्ति, यहाँ तक कि उनकी पयप्रदर्शिका गुरु भैरवी मी अन्तिम गिखर मानतो थी, तो वे वहाँ भी नही रुके और आरोहण की अन्य चोटी, अन्तिम तीव ढलानदार पर्वत-शिखर की ओर देखने लगे, और वे उस शिखर तक पहुँचने के लिए वाव्य थे।

परन्तु इस अन्तिम आरोहण के लिए पुराने पथदर्शक पर्याप्त न थे। और इसलिए उनको वह आव्यात्मिक माता, जिसने कि तीन वर्ष तक वडे यत्न तथा गौरन के साथ उनका लालन किया था, वह अब रामकृष्ण को एक कठोरतर व उच्चतर गुरु से निर्देश ग्रहण करते देखकर उसे सहज मे सहन न कर सको। जब कोई सन्तान एकमात्र अपनी माता के दूघ पर निर्भर नही रहती, तो, अनेक माताएँ इसी प्रकार अनुमव करती हैं।

- १. भारतवर्ष के योगी गण मावावेश से होनेवाले इस रक्त-प्रवाह के तीब्रोच्छ्वास को निरन्तर लक्ष्य करते रहते है। जैसा कि हम आगे देखेंगे, रामकृष्ण जब किसी घार्मिक व्यक्ति मे मिलने के लिए जाते थे, तव उनकी छाती को देखकर यह वतला देते थे कि वह ईम्वरीय अग्नि मे ने गुजरा है या नही।
- २ दाउे : यह इटली के सर्वश्रेष्ठ कवि हुए हैं। 'डिविना कमेडिआ' इनको चर्वश्रेष्ठ रचना है।

सन् १८६४ के अन्त मे ठीक उस समय जवकि रामकृष्ण ने साकार मगवान् पर विजय प्राप्त कर ली थी, निराकार भगवान् का वह सदेशवाहक, जिसे अभी तक अपने मिशन का बोध न था, दक्षिणेश्वर मे आया। यह अनन्य साधारण वैदान्तिक पण्डित व सावक—(दिगम्वर) तोतापुरी थे। वे एक परिव्राजक सन्यासी थे, जिन्होंने निरन्तर चालीस वर्ष की साधना के वाद सिद्धि प्राप्त की थी। वे मुक्तात्मा थे—उनकी अवैयक्तिक दृष्टि सर्वथा निर्लिप्त माव से इस मायामय विग्व का अवलोकन करती थी।

वहत दिनों से रामकृष्ण वेदना के साथ यह अनुमव कर रहे थे कि उनके चारो तरफ निराकार ब्रह्म और उसके दूतगणो की एक अमानुषिक व अति-मानुपिक निर्णितता व्याप्त हो रही है। यह दूतगण वे परमहस है, जिन्होंने व्योगस्पर्शी उच्चता प्राप्त की है, जिन्होंने सव वस्तुओ का हमेशा के लिए त्याग कर दिया है, और जो ऐसे मयानक विरक्त है कि जिन्होंने देह और आत्मा को भी त्याग दिया है, और जो कि हृदय की अन्तिम निघि स्वरूप, मगवतप्रेम के अमूल्य रत्न को मी छोड चुके हैं। दक्षिणेक्वर में आकर रहने के प्रथम दिनों में रामकृष्ण को इन जीवित शवो के प्रति एक मयानक आकर्षण पैदा हुआ था और यह सोचकर कि सम्मव है कि उनकी भी एक दिन ऐसी ही अवस्था न हो जाय, वे भय से रोने लगे थे। रामकृष्ण के समान एक आजन्म प्रेमिक व कलाप्रेमी के लिए, जिसे कि मैंने प्रेमोन्मत कहकर वर्णन किया है, ऐसा विचार कितना कष्टदायक है, यह कल्पना करने की वात है। उन्हे अपने प्रेमपात्र को देखने, स्पर्श करने व आत्मसात् करने की आवश्यकता अनुमन होती थी, और वह तव तक सन्तुण्ट न होते थे जव तक कि वे उसकी जीवित मूर्ति को अपने आलिंगन-पाश में न आवद्ध कर लेते थे, एक नदी के समान उसमे स्नान न कर लेते थे, और उसर्का दिव्य मूर्ति तथा सौन्दर्यको अपने अन्दर प्रतिष्ठित न कर लेते थे । ऐसे व्यक्ति को आज अपने इप्टतम गृह का त्याग करना होगा, और अपने समस्त मन और देह को भावमय और निराकार मे लीन करना होगा ? ऐसी विचार-धारा हमारे किसी पाश्चात्य वैज्ञानिक के प्रति जितनी पीडादायक है व उसकी प्रकृति के प्रतिकून है, रामकृष्ण के लिए वह उससे कही अधिक कप्टदायक व प्रतिकूल थी। २ किन्तु इस विचार से छुटकारा पाने का उनके पान कोई मार्ग

१ मूल पुस्तक में Miss Dominia शब्द है, जिसका अर्थ है----प्रमु के दूत ।

२. यह एक घ्यान देने की वात है कि रामकृष्ण में कविता तथा कला की उत्कृष्ट प्रतिभा के होते हुए में। वे गणितभास्त्र में रूचि नही रखते थे । विवेकानस्य

न था। उसका भय ही विपघर के तीव्र नेत्रो के समान उन्हें अपनी ओर आकृष्ट करने लगा। यद्यपि ऊँचाइयों के विचार से उनका मस्तिष्क चकरा रहा था, तथापि जब वे पर्वत की चोटियो पर पहुँच चुके थे, तो उनके अन्तिम सिरे तक पहुँचने के लिए मजबूर थे। मगवत्रूपी महाप्रदेश का अन्वेपक तब तक अपनी यात्रा समाप्त न कर सकता था जब तक कि वह रहस्यमय नील नदी के उद्गम स्थान पर न पहुँच जाए।

मैं पहले ही कह चुका हूँ कि निराकार भगवान अपने सब आकर्पण तथा आतक के साथ रामकृष्ण की प्रतीक्षा कर रहा था । परन्तु रामकृष्ण उसके पास नही गये । इसलिए तोतापुरी इस काली के प्रेमिक को लेने के लिए आये ।

पास से गुजरते हुए तोतापुरी ने ही रामकृष्ण को पहले देखा, यद्यपि राम-कृष्ण ने उनकी तरफ घ्यान नही दिया । तोतापुरी तीन दिन से अधिक एक स्थान पर नही ठहर सकते थे । उन्होंने देखा, मन्दिर का तरुण पुरोहित मदिर की सीढी पर दैठा हुजा अपने घ्यान के गुप्त आनन्द मे निमग्न है । तोतापुरी उने देख कर विस्मित हो गये ।

उन्होंने कहा, 'वत्स ! मैं देखता हूँ कि तुम पहले ही सत्य के मार्ग पर काफी दूर तक अग्रसर हो चुके हो । यदि तुम चाहो तो मैं तुम्हे इसमे भी अगली मजिल पर पहुँचा सकता हूँ । मैं तुम्हे वेदान्त की शिक्षा दूँगा ।'

रामऋष्ण ने सहज सरल माव से उत्तर दिया, 'माँ से पूछ लूँ ।' उनकी इस सरलता ने उस कठोर सन्यासी को भी मुग्ध कर लिया और वह मुस्कराने लगा । माँ ने अनुमति दे दी, और रामकृष्ण ने अत्यन्त नम्रतापूर्वक इस भगवत्-प्रेरित गुरु के चरणो मे पूर्ण विश्वास के साथ आत्मसमर्पण कर दिया ।

परन्तु दीक्षा लेने से पूर्व रामकृष्ण को परीक्षा देनी पडी । पहली शर्त यह थी कि उन्हे अपने सव विभेषाधिकार व सकेतचिह्न, ब्राह्मण का उपवीत, पुरो-हित की पदमर्यादा एव अन्यान्य सव सुविधाएँ त्याग करनी होगी । रामकृष्ण के लिए यह अत्यन्त तुच्छ वस्तुएँ थी । परन्तु केवल यही नही, रामकृष्ण अव तक जिस वस्तु को लेकर जीवित थे, उस साकार मगवान् तथा उसके प्रति स्नेह, ममता-माया--- एवं यहाँ पर तथा अन्यत्र मी प्रेम व त्याग के द्वारा उन्होंने अव

२ रामकृष्ण की आयु उस समय केवल २५ वर्ष की थी।

का मन दूसरे प्रकार का था। कला के प्रति उनका अनुराग रामकृष्ण की अपेक्षा कम न होने पर भी विज्ञान के प्रति भी उनकी पर्याप्त रुचि व प्रेम था।

तक जो कुछ प्राप्त किया था, उस सवकों भी उन्हें एक ही क्षण मे चिरकाल के लिए विसर्जन करना होगा । पृथ्वी के समान नग्न होकर उन्हें प्रतीक के रूप मे स्वय अपना सवदाह करना होगा । अपने अहकार व हुदय के अन्तरतम अवसेप को भी उन्हे दफनाना होगा । तभी वे सन्यासी के उन गैरिक वस्त्रो के अधिकारी हो सकेंगे जो कि उनके नवजीवन के प्रतीक है । अव तोतापुरी उन्हे अद्वैत वेदान्त के मुख्य सिद्धान्तो, एक अद्वितीय एव अभिन्न ब्रह्म तथा किस प्रकार अहम् के सन्घान मे गभीर मे गोता लगाना होगा, जिससे कि ब्रह्म के साथ उसकी एकरूपता की उपलब्धि हो सके और समाधि के द्वारा उसे ब्रह्म मे प्रतिष्ठित किया जा सके, आदि की शिक्षा देने लगे ।

यह सोचना भूल होगी कि उस व्यक्ति के लिए जिसने समाधि की अन्य सव मजिलो को पार कर लिया था, उसकी अन्तिम मजिल तक पहुँचानेवाले संकीर्ण

१ वेदान्त मे अर्द्वेत वेदान्त (जहाँ दूसरा नही है) ही सवपिक्षा कठिन एव अमूर्त है। यह पूर्णरूप से द्वैतवाद की अस्वोकृति है। एकमात्र एक अनन्य सत्ता के अतिरिक्त और कुछ नही है। चिन्मय, मगवान्, असीम, अव्यय त्रहा, आत्मा आदि इस परमतत्त्व के ही नाम है, क्योकि इस सत्ता को अपने लक्षण में सहायता प्रदान करने के लिए किसी गुण की आवश्यकता नहीं है। इसके लक्षण के लिये किये गए प्रत्येक प्रयत्न का शकर ने डेनिस दि एरियोपेजिट के समान केवल एक ही उत्तर दिया है 'नेति नेति' । प्रत्येक प्रतीयमान वस्तु, हमारे मन तथा इन्द्रियानुभूति का जगत्, यह सव एक भ्रान्ति (अविद्या) से समाच्छन्न अव्यय सत्ता के अतिरिक्त और कुछ नही है । इस अविद्या के प्रमाव से ही, जिसकी कि शकर व उनके अनुयायी कोई स्पष्ट व्याख्या नही कर पाये हैं, ब्रह्म नाना रूप व नाम घारण करता है—जो कि वास्तव मे नास्तित्व के अतिरिक्त और कुछ नही हैं। इस 'अहम्' माया मूर्तियो के विश्वप्लावन के नीचे जो एकमात्र अस्तित्व है वही सत्म सत्ता, परमात्मा है, जो एक है। इस परमात्मा की उपलव्धि मे सत्कर्म कोई सहायता प्रदान नही करते । तथापि सत्कर्मो द्वारा एक ऐसे अनुकूल नातावरण की सुष्टि हो सकती है जिससे चैतन्य का उदय हो सकता है । परन्तु एकमात्र एव सीमे चैतन्य के ढारा ही आत्मा की मुक्ति हो सकती है। इसीलिए ग्रीक लोगो का 'अपने आपको जानो' यह वाक्य मारतीय वैदान्तियों के 'अपने आपको देखी, अपना आप हो जाओ' का विरोधी है। .'तत्वमसि' (दू ही वह है)।

द्वार की कुजी का पा लेना एक सरल कार्य था। यहाँ पर उनका अपना ही विवरण उद्धृत करना उचित है। कारण, यह मारतीय धर्मशास्त्रो से ही सम्बद्ध नहीं है, अपितु अतिप्राचीन पश्चिमदेशीय धर्मशास्त्रो से भी सम्बन्व रखता है, जिनमे कि आत्मा के दिव्य दर्शन से सम्बन्ध रखनेवाली सब वैज्ञानिक प्रणालियो का लिपिबद्ध सग्रह है।

''नग्न तोतापूरी ने मुझे मन को सव वस्तुओं से हटाकर उसे आत्मा के गमीर मे निमग्न करने की शिक्षा दी । परन्तु मेरे सव प्रकार के प्रयत्नों के वाव-जूद मैं नाम और रूप की सीमा का उल्लघन कर निरपेक्ष अवस्या में अपनी आत्मा को न ले जा सका। अवस्य ही ज्योतिर्मयी माँ की सुपरिचित मूर्ति के अतिरिक्त अन्य सब पदायों से मन को पृथक् करने मे मुझे कोई अमुविधा अनुमव नही हुई । परन्तु माँ तो ज्ञान का सार है, और वह मेरे सम्मुख एक जीविन वास्तविकता के रूप मे प्रकट हुई । उसने परम के पय को रोक दिया । मैंने अनेक वार अद्वेत वेदान्त के आदेशो पर अपने मन को केन्द्रित करने की चेष्टा को, परन्तू हर दफे मां ने वीच मे आकर दखल दिया। अन्त मे हताण होकर मैंने तोतापुरी से कहा, 'इससे कुछ लाम नही । मैं अपनी आत्मा को अनपेक्ष अवस्था की उच्चता तक पहुँचने व परमात्मा के सम्मुख उपस्थित करने मे कभी सफल न हो सकर्रगा ।' तोतापुरी ने मर्त्सना के स्वर मे कहा, 'क्या कहा ? तुम नही कर सकोगे ? तुम्हे करना होगा।' यह कहकर उन्होंने अपने इघर-उघर नजर दौडायी और एक काँच के दुकडे को उठाकर और उसे मेरे दोनों नेत्रों के ठीक वीच मे रखकर कहने लगे, 'अपने मन को इस स्यान पर केन्द्रित करो ।' मैंने पून: अपनी शक्ति के साथ व्यान करना प्रारम्भ किया, और जैसे ही दिव्य माँ की सुन्दर मूर्ति मेरी आँखो के सामने प्रकट हुई, मैंने विचार को तलवार से उसे खण्डित कर दिया । इस प्रकार अन्तिम वाधा भी विनष्ट हो गयी, और मेरी आत्मा तत्काल व्यग्रतापूर्वक अपेक्षित की सीमा को पार करने के लिए दौडी और मैं समाधिस्थ हो गया।"

अन्धिगम्य का प्रवेशद्वार अत्यन्त कठोर परिश्रम तथा अनेक कष्टो के द्वारा ही उन्मुक्त किया जा सकता है। परन्तु रामकृष्ण इस प्रवेश-द्वार मे प्रवेश करने के साथ ही समाधि की अतिम मजिल---निर्विकल्प समाधि पर----जिसमे कि द्रण्टा और दृश्य दोनो का ही लोप हो जाता है----पहुँच गये।

'विश्व का लोप हो गया। स्थान का भी विलय हो गया। प्रारम्भ भे मन

१. प्रेमाधार काली माँ।

को अस्पष्ट गमीरता मे विकारो की परछाइयाँ तैरने लगी। अहम् की एक दुर्वल चेतना अविराम रूप से स्पन्दित होने लगी। परन्तु वाद मे वह मी शान्त हो गयी। अस्तित्व के अतिरिक्त और कुछ मी शेप न रहा। आत्मा परमसत्ता मे विलीन हो.गयी। द्वैत का लोप हो गया। ससीम व नि सीम का विस्तार एकाकार हो गया। शब्द और विचार से अतीत होकर उसने ब्रह्मत्व को प्राप्त कर लिया।'

जिस सिद्धि को प्राप्त करने के लिए तोतापुरी को मुदीर्घ चालीस वर्ष का समय लगा या, रामकृष्ण ने वह एक ही दिन मे प्राप्त कर ली। जिस परम ज्ञान को प्राप्ति के लिए सन्यासी तोतापुरी ने रामकृष्ण को प्रवुद्ध किया था, उसके फल को देखकर वे स्वय विस्मित व मयमीत हो गये। कई दिन तक रामकृष्ण का घरीर एक शव के समान कठोर अवस्था मे बना रहा, जिसमे से ज्ञान की चरम सीमा को प्राप्त आत्मा के प्रधान्त प्रकाश की ज्योति विकीर्ण हो रही थी।

तोतापुरी अपने नियम के अनुसार तीन दिन से अधिक कही नही ठहर सकते थे। परन्तु जो णिप्य अपने गुरु से भी कही आगे वढ गया था, उससे आलाप करने के लिए ग्यारह मास तक वही बने रहे। अव उनके सम्बन्व विप-रोत हो गये। तरुण विहग आकाश के ऊर्ष्वतर लोक से नीचे उतर आया था, जहाँ पर उसने पर्वतो की उच्चतम प्र्युखला से भी ऊपर दृष्टिनिझेप किया था। वृद्ध नागा सन्यासी के तीक्ष्ण सकीर्ण चक्षुओ का अपेक्षा इस तरुण पक्षी के आयत नेत्रों ने एक विस्तृतत्तर दृश्य का अवलोकन किया था। इसलिए अव वह विहग सर्प को शिक्षा देने लगा। परन्तु विना पर्याप्त विरोध के यह समव न हो सका।

आओ । हम दोनो द्रष्टाओं का आमने-सामने अवलोकन करे ।

रामकृष्ण का कद छोटा, रग मूरा व छोटी दाढी थी। उनकी सुन्दर आँखें, 'विस्तृत काली आँखे, जो प्रकाश से परिपूर्ण, तनिक तिरछी व अर्धनिमीलित मुद्रा मे रहती थी,'<sup>२</sup> कमी पूरी न खुलती थी, परन्तु अर्धमुदित अवस्था मे मी वह वाहर और भीतर दूर-दूर तक देख सकती थी। उनका मुख उनकी शुम्र-

१ तोतापुरी 'नागा' सम्प्रदाय के अनुयायी थे। नाग शब्द का अर्थ सर्प मी है। यहाँ रोला ने समझने मे भूल की है। नागा शब्द नग्न शब्द का अपभ्रश है, नाग व सर्प का नही।—अनुवादक

२. मुखर्जी । (धनगोपाल मुखोपाच्याय)--अनु०

- १. महेन्द्रनाथ गुप्त
- २ वाद मे माथुर वावू के साथ जो तीर्थयात्राएँ उन्होंने की, उनमे वे एक दफे बहुत थक गये, और चलने मे असमर्थ होने के कारण उन्हें सवारी मे ले जाना पडा ।
- ३. अर्थात् जब वे नाम और रूपो के समस्त सूत्रो को उनके केन्द्रभूत ब्रह्म मे सयुक्त करने मे समर्थ हो गये । इसके पूर्व वे इनमे से प्रत्येक से पृथक्-पृथक् रूप से प्रमावित हुए थे ।

४ इस विवरण का अन्तिम अश एक प्रत्यक्षदर्थी नरेन्द्रनाथ गुप्त की स्मृति से लिया गया है, जो कि अभी तक जीवित हैं। 'प्रवुद्ध मारत' मार्च १६२७ तथा मॉर्डर्न रिव्यू, मई सन् १६२७ देखिए।

इस गमोर व नाना प्रतिविम्वधारी गगा के सम्मुख, जो अपने तरल पृष्ठ व जलतरगो एव अनेक घुमाव व मोडो के साथ, अपने अन्दर लाखो प्राणियो को धारण व पोषण करती हुई वह रही थी, तोतापुरी जिवाल्टर की चट्टान के समान थे। वे अति विशालकाय तथा वलिष्ठ थे। उनका शारीरिक गठन वडा शान-बार था। सिंहाकृति चट्रान के समान एकदम कठोर व दुर्घर्ष थे। उनका मन और शारीर दोनों ही लोहे के बने हुए थे। कष्ट व वीमारी क्या वस्तु है, यह वे जानते ही न थे। और उन्हे तुच्छ व उपहासास्पद समझते थे। वे मनुष्यों के नेता थे । परिवाजक का जीवन व्यतीत करने से पूर्व वे पजाव मे एक मठ के सर्वेसर्वा थे, जिसमे सात सी साघु रहते थे। वे एक ऐसी साघन-प्रणाली के गुरु थे, जो कि मनुष्यो के शरीर व मन को पत्यर के समान कठोर वना देती थी। १ उनके मस्तिष्क मे यह वात कमो घुसने ही न पाती थी कि कोई भी भावोहेग, आपत्ति, इन्द्रियो के तूफान, या ईश्वरीय माया की जादू-शक्ति, जो कि समग्र अस्तित्व की कोलाहलकारी तरगो को पैदा करती है, कमी उनकी इच्छा मे वायक हो सकती है। उनके लिए माया अस्तित्वहीन, शून्य और मिथ्या थी, और वह हमेशा के लिए निन्दनीय वे त्याज्य थी। रामकृष्ण के लिए माया स्वय भग-वान् है, क्योकि प्रत्येक वस्तु ही मगवान् है। यह मी व्रह्म का ही एक चेहरा है। इसके अतिरिक्त रामकृष्ण जव तूफानो के वीच से गुजरते हुए एक चोटी पर पहुँच गये, तो वे चढाई मे होने वाली वेदना, भावावेश तथा आकस्मिक आपत्तियो को सूल नही गये। उनकी यात्रा के अत्यन्त महत्त्वशून्य चित्र भी अपनी किस्मो के अनुसार, अपने उचित समय व स्थान पर, शिखरो के आश्चर्यजनक दृश्य के साथ उनकी स्मृति मे जडे हुए थे। परन्तु उस नग्त मनुष्य के पास अपने स्मृति-कोप में रखने के लिए क्या वस्तु थी ? उनका मन भी उनके समान ही सब प्रकार

१ वर्तमान युग के शिक्षा सम्वन्धी मनोदेहिक विज्ञान (Psycho-Physology) को व्यानमार्ग मे प्रयुक्त होनेवाली मिन्न थैलियो का अनुशीलन करना चाहिए — पहले सुविधाजनक आसन, पुनः धीरे-धीरे कठोर एव कठोरतर और फिर सर्वथा खुली भूमि पर आसन, और साथ ही मोजन और आच्छादन का तब तक घीरे-धीरे त्याग जब तक कि सर्वथा नग्नता तया उपवास की स्थिति न प्राप्त हो जाय। इस दीक्षा के अनन्तर नवदीक्षितो को पहले कुछ साथियो के साथ और फिर अकेले ही तब तक देश पर्यटन के लिए इघर-उवर भेज दिया जाता है, जब तक कि उन्हें बाह्य ससार से वांधने वाले सब बन्धन न ट्रट जाएँ।

### Downloaded From - https://preetamch.blogspot.com

### ७४ \* रामकृष्ण

के मावो व प्रेम-मावनाओ से शून्य था—एक इटालियन के शब्दो मे, जैसा कि उसने अम्द्रिया के एक 'सर्वश्रेष्ठ चित्रकार' के वारे मे कहा था, वह ''एक पत्थर का दिमाग था।'' उस सगमरमर को फलप्रसू वेदना की छेनी से काटकर सुन्दर मूर्ति का रूप देने की आवश्यकता थी। और ऐसा ही हुआ।

महान् तीक्ष्ण बुद्धि के होते हुए मी वे यह समझने में असमर्थ थे कि परमात्मा की तरफ ले जाने के लिए प्रेम भी एक मार्ग हो सकता है । उन्होने रामकृष्ण के अनुमवो को चुनौती दी और उच्च स्वर से कही हुई प्रार्थनाओ तया अन्य सब गायन, स्तोत्र तथा धार्मिक नृत्य आदि वाह्य चेष्टाओ के प्रति तीव्र घृणा प्रकट को । सायकाल के समय जव रामकृष्ण करतल-ध्वनि के साथ ईभ्वर का नाम लेने लगे, तव उन्होने व्यगयुक्त हॅंसी के साथ कहा, "क्या रोटी पका रहे हो ?"

परन्तु उनके न चाहते हुए भी उनके अन्दर जादू अपना कार्य करने लगा। उनके साथी ढारा मघुर स्वर में गाये हुए कुछ स्तोत्रों ने उन्हे यहाँ तक प्रमा-वित किया कि उनके नेत्रों मे अश्रु दिखाई देने लगे। वगाल की वचक व दुर्वल-कारी जलवायु ने इस पजावी पर भी अपना असर किया, यद्यपि उसने उसकी उपेक्षा करने की चेण्टा की। उनकी थिथिल शक्ति अव उनके भावोद्देगों पर पूर्ण नियन्त्रण करने में असमर्थ हो गई। वलिष्ठतम मनो में भी कभी-कभी ऐसे विरोध होते हैं, जिन्हे कि उनके स्वामी प्राय. लक्ष्य नहीं कर पाते। कर्मकाण्डों के इस मजाक उढाने वाले के मन में भी अग्नि के रूप में एक प्रतीक की पूजा करने की कमजोरी थी। और वे हर समय अपने पास अग्नि प्रज्वलित रखते थे। एक दिन एक नौकर उनकी घूनी में से कुछ जलती हुई लकडी लेने के लिए आया, तोतापुरी ने उसके इस अश्रद्धायुक्त व्यवहार का प्रतिवाद किया। राम-कृष्ण यह देखकर अपने वालसुलम स्वमाव के अनुसार हँस पडे। 'देसो देसो !'' उन्होंने कहा, ''आप मो माया की दुर्दमनीय शक्ति के आगे हार मान गये हैं।''

तोतापुरी स्तम्भित रह गये। क्या वे वास्तव मे विना जाने ही माया के वशवर्ती हो चुके थे ? वीमारी ने भी उनकी गर्वीर्ला आत्मा को अपनी कम-जोरियाँ अनुभव करने के लिए वाध्य किया। वगाल ने कई महीनो के लगा-तार निवास ने उन पर अतिसार का तीव्र आर्क्रमण किया। उन्हे वाहर चला

राफेल का गुरु पीड्रो पीरुजिनो । उसके सम्बन्ध से यह वासारि की आलो-चना है।

जाना चाहिए था, परन्तु उनका यह कार्य कष्ट व दु.ख से डरकर भागना होता। वे जिद पकड गये ''मैं अपने शरीर का दास न वर्नुंगा ।'' वीमारी वढती गयी, और उनकी आत्मा अपने-आपको उससे पृथक् न रख सकी । उन्होंने चिकित्सा कराना स्वोकार किया, परन्तु कुछ लाग न हुआ। दिन प्रतिदिन, दिन के वढने के साथ क्रमश. वढती हुई परछाई की तरह वीमारी उग्ररूप घारण करती चली गयी, यहाँ तक कि उस सन्यासी के लिए व्रह्म में घ्यान लगाना असमव हो गया। अपने गरीर दारा इस प्रकार अपने क्षय को लक्ष्य करके वह उसे त्याग देने के लिए गगा पर गये । परन्तु एक अटस्य हाय ने उन्हे रोक दिया । जब वे जलप्रवाह के अन्दर प्रविष्ट हुए तो या तो उनकी डूवने की इच्छा ही न रही, या अपने को डुवाने की सामर्थ्य । वे सर्वया निराग होकर वापस लौट आये । उन्होंने माया की शक्ति का अनुमव कर लिया। जीवन मे, मृत्यु मे, दुख के अतराल मे--- सव जगह यह दिव्य माता माया विद्यमान है। वह रात उन्होंने अकेले व्यान मे व्यतीत की । जब प्रात.काल हुआ तो वे एक और ही व्यक्ति थे । उन्होंने रामकृष्ण के सम्मूख स्वीकार किया कि ब्रह्म, बक्ति या माया सब एक अीर अभिन्न वस्तु हैं। देवी माँ सन्तुष्ट हो गयी और उन्हे रोगमुक्त कर दिया। उन्होंने अपने उस शिष्य को, जो कि अब उनका गुरु हो गया था, प्रणाम किया और ज्ञान के आलोक के साथ अपने मार्ग पर चले गये।<sup>२</sup>

बाद मे रामक्रज्ण ने तोतापुरी के द्विविध अनुमवो का निम्न शब्दो मे वर्णन किया है .---

"जव मैं परम मत्ता की निष्क्रिय रूप मे कल्पना करता हूँ—जब वह सुष्टि का निर्माण नही करती, रक्षा नही करती अथवा घ्वस नही करती—तव मैं उसे ब्रह्म वा पुरुष—निराकार भगवान कहता हूँ। और जव मैं उसकी सक्रिय-रूप मे कल्पना करता हूँ, अर्थात् जव वह सुष्टि करती है, रक्षा करती है या घ्वस करती है, तव मैं उसे माया या शक्ति या प्रकृति<sup>3</sup>—साकार भगवान कहता

१ मक्ति अर्थात् ईम्बरीय मक्ति, ब्रह्म की ज्योति।

- २ तोतापुरी सन् १८६५ के अन्त के लगभग रामकृष्ण से विदा हुए थे। समव है कि उन्होंने हो खुदीराम के पुत्र को, सन्यास की दीक्षा देते समय यह प्रसिद्ध रामकृष्ण नाम, जिससे कि वे अब विख्यात हैं, दिया हो। शारदानन्द-क्वत 'साघक माव' पृष्ठ २८५, नोट १, देखिए।
- ३ प्रकृति का अर्थ है "शक्ति, दृश्य जगत की आत्मा (The Soul of Nature), विश्व में कार्य करने का सकल्प।" (अरविन्द घोष प्रतिपादित लक्षण, जो कि उसे "निष्क्रिय और प्रसुप्त पुरुष का विरोधी" निर्देश करते हैं।)

हूँ। परन्तु उनकी इस विमिन्नता का अर्थ पृयकता नही है। साकार तया निरा-कार एक ही सत्ता है, यह उसी प्रकार एक है जैसे दूघ और उसकी घवलता, हीरा और उसकी चमक, अथवा सर्प और उसकी वक्रता। एक के विना दूसरे का विचार ही असमव है। माँ और ब्रह्म दोनो एक ही हैं।"

१ रामकृष्ण के कालो के प्रति इस प्रेम-धर्म, और आपाततः प्रतीयमान मूर्ति-पूजा की तह में विद्यमान गंमीर एकता की मावना के सम्वन्ध में हमारा क्या निर्णय होना चाहिए, इसके लिए इसकी तुलना एक और विवरण से कीजिए, जो कि यद्यपि इतना अधिक विख्यात नही है तथापि इससे मी अधिक विस्मयकर है :----

"काली, उसके अतिरिक्त और कुछ नही है, जिसे तुम ब्रह्म कहते हो । काली आदि-शक्ति है । जव वह निष्क्रिय होती है, तव हम उसे ब्रह्म कहते हैं (यह उसका शव्दार्थ है.....) । परन्तु जव वह सर्जन, रक्षण व संहार का कार्य करती है, तव हम उसे शक्ति या काली कहते हैं । जिसे तुम ब्रह्म कहते हो, तथा जिसे मैं काली कहता हूँ, यह दोनो एक-दूसरे से उसी प्रकार अमिन्न हैं, जिस प्रकार अग्नि व उसका दहन-कार्य । यदि तुम एक का चिन्तन करते हो तो स्वमावतः ही दूसरे का भी स्वय चिन्तन हो जाता है । काली को स्वीकार करना ब्रह्म को स्वीकार करना है । और ब्रह्म को स्वीकार करना काली को स्वीकार करना है । ब्रह्म और उसकी शक्ति अमिन्न हैं । इसे ही में शक्ति या काली कहता हूँ ।"—शकराचार्य और रामानुज के दार्शनिक विचारो के मम्बन्व मे नरेन ( विवेकानन्द ) तया महेन्द्रनाय गुप्त के साथ रामकृष्ण का आलाप । वेदान्त केसरी पत्रिका, नवम्वर १९१६ मे प्रकाशित ।

# ४ ब्रह्न के साथ ऐक्य-बोध

यह महान् विचार किसी भी माने मे नया नही था। मारत की आत्मा का अनेक शताब्दियो से इसी के द्वारा पोषण हुआ है, और इस सुदीर्घ काल मे वेदान्त दर्शनशास्त्र ढारा इसे निरन्तर ढाला, गुँघा व तैयार किया गया है। शकराचार्य के विशुद्ध अद्वैतवाद, तथा रामानुज के विशिष्टाद्वैतवाद, इन दोनो वैदान्तिक सम्प्रदायों में यह एक अन्तहीन विवाद का विषय रहा है। विश्वुद्ध अहेतवादियो का प्रथम दल ससार को मिथ्या मानता है और एक निरपेक्ष को ही परम सत्ता स्वीकार करता है। दूसरा आपेक्षिक अद्वैतवादी दल ब्रह्म को एक परम सत्ता मानता है, परन्तु प्रतीयमान ससार व वैयक्तिक आत्माओ को भी उसी का रूपा-न्तर व विभिन्न रूप वतलाता है, जो कि भ्रमात्मक नही हैं, अपितु ब्रह्म के गुणो से प्रकाशित हैं। यह हैं विचार और शक्ति-जो जीवन्त अनेकता का वीज वपन करती है। " यह दोनो सम्प्रदाय ही एक दूसरे के प्रति सहिष्णु हैं, तयापि प्रथम दल के उग्रवादी द्वितीय दल के अनुयायियों को एक प्रकार का स्थायी समझौता करने के कारण मानवीय दुर्वलता के साथ पथ्य के समान अथवा कष्टदायक चढाई मे लाठी का सहारा लेने के समान घृणा व अवज्ञा की टप्टि से देखते हैं। पेचोदा समस्या हमेशा यह रही है कि "दृश्यमान" आल्नि व माया का लक्षण क्या है ? क्या यह सापेक्ष है अथवा निरपेक्ष है । शकर ने स्वय भाषा का कोई लक्षण नहीं किया है। उन्होंने केवल इतना ही कहा है कि माया विद्यमान है, अोर अट्टेत दर्शनशास्त्र का लक्ष्य उसका ध्वस करना है। दूसरी तरफ रामानुज

१. इस प्रकार प्रकृति जो प्रकृति का निर्माण करती है, उसकी एक सीढी का निर्माण हुआ है, जो कि निरन्तर गतिशील है व ऊपर चढने को गुप्त शक्ति से युक्त है। इसमे ही मैक्समूलर और उनके वाद विवेकानन्द ने विकासवाद के सिद्धान्त की झौंकी देखी है।

के विशिष्टाद्वैत का उद्देश्य वैयक्तिक आत्माओं के विकास में उसका किसो प्रकार उपयोग करना है ।

ऐसी अवस्था मे इन दोनो सम्प्रदायों के वीच रामकृष्ण की क्या स्थिति थी ? उनके स्वमाव की नमनीयता उनको रामानुज के समन्वयात्मक समाधान की ओर आकृष्ट करती थी । परन्तु दूसरी तरफ उनके विख्वास की तीवता उन्हे अद्वैतवाद के उग्रतम रूप को स्वीकार करने के लिए वाघ्य करती थी। उन्होंने अपनी प्रतिमा द्वारा ऐसी सजीव अभिव्यक्तियो तथा अत्यन्त विलक्षण रूपको का आविष्कार किया, जिससे न केवल यह सुस्पष्ट हो जाता था कि णव्दो द्वारा उसकी व्याख्या असमव है, अपितु यहाँ तक कि वुद्धि द्वारा भी उस तक पहुँचना समव नहीं है। उन्होंने उस 'निरपेक्ष अव्यय सत्ता' रूपी सूर्य के नाथ, जिसके वारे में इस आक्षेप का उत्तर देते हुए कि वुद्धि का विषय न होते हुए विग्रुद्ध वौद्धिक निरपेक्ष सत्ता की कल्पना असम्मव है, शकराचार्य ने कहा था कि ''प्रकाशित होनेवाले पदार्थों के अभाव मे भी सूर्य चमकता रहता है," एक प्रकार का प्राय. दैहिक संपर्क स्थापित कर लिया था। परन्तु रामकृष्ण की शाब्दिक अभिव्यक्ति मे अन्तर था। उनकी दृष्टि इतनी तीव्र थी कि वे प्रकाशित होनेवाले पदार्थों को उस अवस्था मे मी, जब कि वे उनके अस्तित्व से इनकार करते थे, विना लक्ष्य किये न रह सकती थी। वे अपने सूर्य के वारे में कहा करते ये कि वह अच्छे व वुरे सवको एक-सा प्रकाश देता है---वह एक ऐसा दीपक है, जिसके प्रकाण के द्वारा एक मनुष्य वार्मिक पुस्तको का अध्ययन कर सकता है, और दूसरा व्यक्ति जाली दस्तावेज वना सकता है----वह एक ऐसा चीनी का पर्वत है, जिससे चीनी के छोटे-छोटे कणो को लेकर जब चीटियाँ अघा जाती हैं. तो वे समझती हैं कि उन्होंने पर्वत को ही समाप्त कर दिया है, परन्तु जव कि वास्तव मे वे उसके कुछ कण ही ले सकी ई---- यह एक ऐसा समुद्र है कि जिसके तट पर एक नमक की पुतली उसकी गहराई नापने के लिए उतरती है, परन्द्र जिस क्षण उसके पैर समुद्र के पानो का स्पर्श करते हैं, उसी क्षण वह पिघल जाती है, विलीन हो जाती है और अदृश्य हो जाती है । "निरपेक्ष सत्ता" वह सत्ता

१ "एक समय की वात है कि एक नमक की पुतली समुद्र की गहराई को मापने के विचार से, हाथ में एक मापने की यष्टिका लेकर समुद्र के किनारे पहुँची। जब वह समुद्र के जल के किनारे पर पहुँची, उसने विग्नाल समुद्र की कोर देखा। तब तक वह नमक की पुतली थी, परन्तु यदि वह केवल एक कदम और लागे वढाती, और समुद्र के अन्दर अपना पैर रख देती, तो वह

है, जिसे हम पकड नही सकते । यह.हमारे हाथ नही आती, परन्तु इसका यह अर्थ नही है कि हमारा अस्तित्व ही नही है । यह हमारी चेष्टाओ, हमारे अज्ञान, हमारी वुद्धिमत्ता व हमारे अच्छे व बुरे कार्यों को आलोकित करती है । हम इस के वाहरी खोल को ही खटखटाते हैं, परन्तु एक सम्मिलन का क्षण आता है, जब कि वह हमे पुन अपने विशाल मुख मे ले लेनो है और अपने अन्दर विलीन कर लेती है । परन्तु सम्मिलन के क्षण से पूर्व वह नमक की पुतली कहाँ थी ? वे चींटियाँ कहाँ से आई थी ? और दीपक के प्रकाश मे कार्य करने वाले उस धार्मिक उसकी आँख की बिनाई ही कहाँ है ?

रामकृष्ण हमे वतलाते हैं कि सब घामिक शास्त्र मी किसी अश तक अपवित्र हैं, कारण वे मानवीय मुखो से झूठे हो चुके हैं। परन्तु क्या यह अपवित्रता वास्तविक है ! (क्योकि यह पहले से ही व्रह्मरूपी पवित्रता को स्वीकार करके चलते हैं) उन होठो और मुखो का अस्तित्व कहाँ है, जिन्होंने मगवान के मोजन का कुछ अश मक्षण किया है ?

इसलिए जव अन्ततः सम्मिलन हो लक्ष्य है,—तो "पृथकोकृत" चाहे कैसा ही सम्पर्कहीन क्यों न हो, वह निष्ठचय ही अपृथकीकृत का कोई अश होना चाहिए। रामकृष्ण के शब्दों मे, "पृथकीकृत के साथ अपृथकीकृत का मिलन ही वेदान्त का अन्तिम लक्ष्य है।"

वस्तुतः रामकृष्ण<sup>२</sup> दर्शन के दो विभिन्न स्तरो व मजिलो मे स्पष्ट भेद

समुद्र मे ही विलीन हो जाती । वह नमक की पुतली, समुद्र की गहराई को हमे वतलाने के लिए कमी वापस नहीं आती ।''----रामकृष्ण वचनामृत

- १ यहाँ यह देखने योग्य है कि निरपेक्ष सत्ता की प्रतिपादक अद्वेत दर्भनशास्त्र की विचारघारा का सुकरात के पूर्ववर्ती दार्शनिको से कितना सादृश्य है। उदाहरणार्थ : आयोनिआ के एनैक्जीमैण्डर का ''अनघिगम्यवाद'' (Indelcimmate) जिसमे उसने प्रतिपादन किया है कि सब पदार्थ पृथक्करण द्वारा उत्पन्न होते हैं। अथवा जेनोकेन और ईलीयेट्स का ''एक अद्वितीयवाद'' जो कि सब गति, सब परिवर्तन, सब मविष्य तथा सब अनेकता को आन्ति वतलाता है। इन प्रथम युग के ग्रीक दार्शनिको को दार्शनिक विचारधारा के माथ भारतीय विचारघारा की अट्रट श्टुद्धिना को पुन. स्थापित करने के लिए अभी बहुत खोज की आवश्यकता है।
- २. इसके लिए मैं उनकी सन् १८५२ की मुलाकातो पर निर्मर करता हूँ, जब

करते हैं :--- एक माया के सकेत से आदिष्ट है, जो कि पृयकीकृत विषव की वास्तविकता की सुष्टि करती है, दूसरा परिपूर्ण व्यान (समाधि) का दर्णन है, जिसमे अनन्त के साथ एक क्षण का मिलन भी हमारे अपने व दूसरो के भी पृथकीकृत अहम की भ्रान्ति को तत्काल विलुप्त कर देता है। परन्तु रामकृष्ण स्पष्ट कहते हैं कि जब तक हम ससार का एक अग हैं, और उससे अपने ऐक्य-वोध के लिए उसकी वास्तविकता का कभी न युझनेवाला विश्वास (चाहे वह हमारे अपने ही दीपक मे छिपा हुआ क्यों न हो) कायम रखते हैं, तव तक यह दावा करना कि ससार मिथ्या है, सर्वया वेहूदा है। वह श्रद्यि जो समाबि से साधारण जीवन मे आता है, उसे भी पुनः अपने पृथकीकृत अहम के आवरण मे चाहे वह कैसा ही सूक्ष्म व पविश्व क्यों न हो, आने के लिए वाव्य होना पडता है। उसे आपेक्षिकता के संसार मे घकेल दिया जाता है। ''जहाँ तक उसका अहम आपेक्षिक रूप से, उसके लिए सत्य है, वहाँ तक यह ससार भी सत्य है, परन्तु जब उसका अहम पवित्र हो जाता है, तब उसकी इन्द्रियाँ समस्त वाह्य जगत् को निरपेक्ष की वहरूप अमिव्यक्ति के रूप मे देखने लगती हैं।

उस समय माया असली रूपो में प्रकट होती है। यह एक ही समय में सत्य और मिय्या, ज्ञान और अज्ञान, (विद्या और अविद्या) परमात्मा की तरफ ले जानेवासी प्रत्येक वस्तु और उससे दूर ले जानेवासी प्रत्येक वस्तु के रूप में प्रकट होती है। इसलिए इसका अस्तित्व है।

रामकृष्ण के इस वैयक्तिक साक्षात्कार का भी वही मूल्य है, जो कि घर्म-प्रचारक सेण्ट टामस के साक्षात्कार का है, क्योकि उन्होंने भी स्वय भगवान का दर्शन व स्पर्श करके हो उन विज्ञानियों व परम ज्ञान के अधिकारियों के अनुभव की पुष्टि की थी जिन्होंने स्वय साकार व निराकार भगवन का साक्षात्कार किया था। और रामकृष्ण भी उन्हों में से एक थे।

उन्होंने वाह्य व आम्यन्तर दोनो तरह से मगवान् के दर्शन किये थे। भग-वान् ने अपने-आपको उनके सम्मुख उद्घाटित कर दिया था। साकार मगवान् ने उनसे कहा था ''मैं ही निरपेक्ष हूँ। मैं ही पृथकोकरण का मूलाघार हूँ।'' निरपेक्ष पुरुप से जो दिव्य पक्ति विकीर्ण होती है, उसके मूल मे उन्होंने उसी तत्त्व को देखा था, जो कि परमात्मा और विख्व को पृथक् करता है, जो कि निरपेक्ष मगवान् और माया मे समानरूप से विद्यमान है। माया, शक्ति, प्रकृति

कि उनके जीवन का अन्तिम समय निकट था और इसलिए जिनमे उनके विचार का सार निहित है।

्यह भ्रान्ति नही है । विशुद्ध अहम् के लिए वह उस परम-आत्मा को ही अभि-व्यक्ति है, जो कि जीवात्माओ तथा विश्व का मूलस्रोत है ।

उस क्षण के वाद से प्रत्येक वस्तु सहज व स्पष्ट हो गयी । ब्रह्म के अग्नि-समुद्र से एकदम वापिस आने पर उस द्रष्टा ने उल्लासपूर्वक देखा कि किनारे पर प्रेमास्पद दिव्य माँ उसकी प्रतीक्षा कर रही है । परन्तु इस वार उसने उसे नयी आँखो से देखा, क्योकि उसने उसके गूढ अर्थ को निरपेक्ष के साथ उसकी एकता को समझ लिया था । मनुष्यो के निकट अपना स्वरूप अभिव्यक्त करने के लिए ही उस निराकार निरपेक्ष ने साकार मनुष्य या माता का रूप घारण किया था। वही सब अवतारो का मूल तथा असीम व ससीम के मघ्य दिव्य सम्पर्क-स्थापिका है । दसलिए रामकृष्ण माँ का स्तुतिगान करने लगे :

१ भारतवर्ष मे साकार मगवान् की नारी रूप से भी कल्पना की जाती है : प्रकृति, शक्ति ।

२. ईसाई रहस्यवाद में पुत्र की भूमिका से इसकी तुलना कीजिए :---

"(भगवान कहते हैं) वह प्यारा पुत्र मेरे यश का प्रकाश है, उसके चेहरे पर अदृश्य दृश्य रूप मे प्रकट हो रहा है, जैसा कि मैं देवता रूप मे हूँ, और जिसके हाय मे मैं अपने आदेश से दितीय सर्वशक्तिमत्ता को देता हूँ।" ----मिल्टन Paradise Lost, सर्ग ६, ६८०।

समवतः रामकृष्ण भी 'द्वितीय' शब्द को छोडकर, जो कि अमिव्यक्ति को, उसे उत्पन्न करनेवाले मागवत सकल्प के अधीन कर देता है, यही वात कहते । परन्तु वे दोनो एक हो सर्वशक्तिमत्ता हैं । मिल्टन का मगवान् भी रामकृष्ण के ब्रह्म के समान निरपेक्ष पुरुष है, जो कि अमिव्यक्त नही है, और वह कर्म नही कर सकता । उसने इच्छा की, फलस्वरूप उसका 'पुन्न' ही जो कि स्रज्टा मगवान् है, उसका प्रतिनिधि होकर कार्य करता है (रामकृष्ण के लिए वही काली माँ हैं । पुत्र ही शब्द है, वही वात कहता है, उसका जन्म होता है, मृत्यु होती है, वही अमिव्यक्त होता है । परम पुरुप अदृश्य मगवान् है ।

"Fountem of light Thyself invisible " प्रकाश का आदि स्रोत जो कि स्वय अदृश्य है.

(Paradise Lost 3, 374)

वह विचार और स्पर्श के अतीत है । वह अचल है तयापि सर्वव्यापक है, कारण वह सब पदार्थों में विद्यमान है :

### भ२ \* रामकृष्ण

"मेरी दिव्य माँ निरपेक्ष से मिन्न नहीं है। वह एक साथ ही एक और अनेक है, वह एक और अनेक की अपेक्षा भी महान ही। मेरी माँ कहती है, 'में ही विश्व की जननी हूँ, मैं ही वेदान्त का ब्रह्म हूँ, मैं ही उपनिपद का आत्मा हूँ। मैं ही वह ब्रह्म हूँ जिसने पार्थक्य को सुष्टि की है। अच्छा व युरा समी समान भाव से मेरे आदेश का पालन करते है। कर्म का नियम वस्तुत: विद्यमान है। मैं ही नियमो की निर्मात्री हूँ। अच्छे व दुरे सव कर्म मेरे ही आदेणो का पालन करते हैं। मेरे पास आओ । चाहे प्रेम (मक्ति) के दारा आओ, चाहे ज्ञान के द्वारा आओ या कर्म के द्वारा आओ, समी मगवान की तरफ ले जाते हैं। मैं इस ससार के वीच से, इस कर्म-समुद्र के मघ्य से तुम्हें पयप्रदर्शन कराऊँगी । अोर यदि तुम चाहो तो मैं तुम्हे निरपेक्ष पुरुष का झान मी प्रदान कर्डेंगी । तुम मुझे छोडकर माग नही सकते । जिन्होंने समाधि मे निरपेक्ष पुरुष (परव्रहा) के दर्शन कर लिये हैं, वे भी मेरी इच्छा को प्रेरणा से पुन मेरे पास वापस आ जाते हैं।' मेरी मां आदिमतन दिव्य शक्ति है। वह सर्वव्यापक है। वह समस्त दृश्य जगत् के अन्दर व वाहर विद्यमान है । वह जगत् की जननी है, और यह जगत अपने हृदय मे उसे घारण किये हुए है। वह मकडी है, और यह जगत वह जाल है जिसे कि उसने स्वय वुना है। मकडी अपने अन्दर से तार को वाहर निकालती है, और उससे अपने चारो तरफ जाल का निर्माण करती है। मेरी माँ एक साथ ही घृता एव धारिणी ? है। वही छिलका है और वही ग्रुदा मी ま 1"

इस ओजस्वी मन्त्र का सार भारतवर्ष के प्राचीन उपादानो से ही सग्रहीत है । रामकृष्ण व उनके अनुयायियो ने कमी यह दावा नही किया कि उनका

''पिता को सन्तान वह शक्ति आयी और अपने महान् पिता के समीप वैठ गयी, नह मी अदृष्य हो गयी, परन्तु फिर मी उपस्थित रही (सर्वव्या-पकता का यह विशेष अधिकार है)।' 'Paradise Lost सर्ग ७, १८८० । डैनिस सौरेट कृत Milton and Material Christianity in England १९२८, देखिए । इन दोनो रहस्यवादो में सादृश्य सुस्पष्ट व स्वामाचिक है । दोनो का ही जन्मस्थान प्राच्य मे है, और दोनो ही मनुष्य के एक ही सीमायद्व क्रिया के फल हैं ।

- १ कर्म---क्रमिक अस्तित्वो का उत्पादक णक्ति ।
- २ रामकृष्ण के प्रिय शिष्य 'म' रचित रामकृष्ण कथामृत । स्वामी विवेकानन्द की जीवनी के १६२२-२४ के अन्तिम सस्करण मे ।

यह विचार<sup>1</sup> एक नया विचार है । रामकृष्ण की प्रतिमा सर्वथा एक मिन्न प्रकार की थी। उन्होंने विचार में निद्रित देवताओं की तन्द्रा को मग करके उन्हें मूर्ति-मान् बना दिया। उन्होंने सुषुप्त अरण्य<sup>२</sup> के गुष्क स्रोतों को पुनः उद्बुद्ध किया और अपने चमत्कारिक व्यक्तित्व से उन्हे उष्णता प्रदान की। और इस प्रकार उनका यह ओजस्वी मत्र अपने उच्चारण, अपने भावावेश, अपनी लय, अपने राग और अपने उत्कट प्रेम के गान मे स्वय एक विलक्षण वस्तु है।<sup>3</sup>

- १ इसके विपरोत उनकी यह प्रवृत्ति रही है कि वे जहाँ पर मौलिकता का दावा मी कर सकते थे, वहाँ भी उन्होंने इसे अस्वीकार ही किया है। मेरा विश्वास है कि आधुनिक भारत व अन्य देशो के भी समस्त महान् घार्मिक मनीपीगण की यह सामान्य धारणा है कि उनकी शक्ति इसी निश्चय मे निहित है कि उनका सत्य एक प्राचीन सत्य व एक सनातन सत्य है। आर्य-समाज के प्रतिप्ठाता दयानन्द को यदि किसी नये विचार के प्रवर्त्तक की उपाधि दी जाती थी, तो वे अत्यन्त कुपित हो जाते थे।
- २. अरण्य सौन्दर्य नामक प्रसिद्ध परियो को तरफ निर्देश है।

(फान्सीसी कहानी का शीर्षक है La Belle au Bois Dormant जिनका शब्दार्थ है : 'सुपुप्त अरण्य का सौन्दर्य' ।---अनुवादक) ।

२ यह स्मरण रखने योग्य है कि इसके कवित्व व सगीतमय उपादान आशिक रूप से वँगला की लोक-परम्परा से ही लिये गये है। प्राचीन वैष्णव कवियो के यात्रा व नाट्यामिनयो मे प्रयुक्त गानो से उनका मन कितना प्रमावित हो चुका था, यह हम पहले ही देख चुके हैं। कबीर का एक दोहा वे प्राय. गाया करते थे। परन्तु आधुनिक कवियो व रागियो की बहुत सी रचनाओ ने भी उनके मन मे काफी स्थान पाया था। (रामकृष्ण कथामृत—द्रष्टव्य) प्राचीन कवियो मे, अठारहवी मताब्दी के कवि रामप्रसाद उनके एक वर्ति प्रिय कवि थे। रामकृष्ण 'माँ' के प्रति उनके स्तोत्रो को निरन्तर गाया करते थे व अपने प्रवचनो मे उनका हवाला दिया करते थे। रामकृष्ण ने रामप्रसाद से अनेक चमत्कारिक उपमाएँ सग्रहीत की थी। यथा :---पतग की उपमा जिसका कि आगे उल्लेख है। माँ के कुछ विशेष रूपो का वर्णन भी उन्होंने रामप्रसाद से ही लिया है। (उदाहरणार्थ :---माँ जव अपनी प्रिय सन्तान को भ्रान्त करने के लिए 'माया' का प्रयोग करती है, उस समय उसके नेत्रो मे एक प्रकार की दुष्टतापूर्ण व्यग हँसी छिपी रहती है।) कथामृत मे अन्य जिन गायक कवियो का उल्लेख है, उनमे निम्न

इस सगोत को कान लगाकर सुनिए। यह एक अपूर्व महान् सगीत है। यह नि.सीम है, परन्तु साथ ही स्वरसगति से पूर्ण है। यह किसी कविता के छन्द के ढाँचे में वँघा नही है परन्तु स्वय ही एक नियमित सीन्दर्य और आनन्द में अपने-आपको ढाल लेता है। निरपेक्ष की उपासना विना किसी प्रयत्न के ही माया की आवेगमय भक्ति से ओतप्रोत है। जव तक हम विवेकानन्द को वाणी को सुनकर इसकी गहराई को नही नाप सकते, तव तक थाओ, इस प्रेम की पुकार को ही अपने कानों में भर ले। माया के वन्वनों में जकडा हुआ वह महान् योढा उनसे मुक्ति पाने के लिए निरन्तर प्रयत्न करता रहा, माया और उसमे निरन्तर स्वर्प चलता रहा। परन्तु रामकृष्ण के लिए यह स्थिति सर्वथा अजनवी थी। उनका किसी के साथ कोई संघर्ष न था। वे अपने भन्नु को भी मित्र की तरह प्यार करते थे, और कोई भी उनके आकर्षण का विरोध न कर सकता था। उनका शत्रु अन्त में उनसे प्रेम करने के लिए वाघ्य हो जाता था। माया ने भी उन्हे अपने आलिंगन पाथा में बांध लिया। उन दोनो के ओष्ठाघर एक हो गये। आर्मीडा को उसका रैनाड<sup>9</sup> मिल गया। वह

१ इस स्थान पर टारक्वेटो टासो रचित 'यूरूसलम को मुक्ति' शोर्षक कविता के दो पात्रो की ओर निर्देश है।

सरि को अपनी पाणिग्रहणार्थी अन्य जनता को मायामुग्य कर देती थी, उसने उसके तिकट उस आरियाडने का रूप घारण कर लिया, जो कि यौसिस को हाथ से पकडकर भूलभुलैया के चक्कर से वाहर ले गयी थी। वह सर्वशक्तिशालिनी माया जो वाज को आँखो पर पर्दा डाल देती है, उसने रामकृष्ण के नेत्रो को खोल दिया, और उसे अपनो हथेली से विस्तृत आकाश मे विचरण करने के लिए ऊपर फेक दिया । माया वह माँ<sup>2</sup> है, जो अपनी सन्तान के सम्मुख अपना स्वरूप प्रकट करने के लिए नाना ऐश्वर्यशाली दिव्य मूर्तियो मे अपने-आपको अभिव्यक्त करती है । वह अपने प्रेम द्वारा, अपने हृदय की अग्नि द्वारा मनुष्य के अहम के आवरण को इस प्रकार ढाल देती है कि वह ''उस वस्तु के समान जिसकी लम्वाई है, परन्तु कोई चौडाई नही है'' केवल एक रेखा व जिन्दुमात्र रह जाती है, और जो कि उस उत्कृष्ट जादूगर की उँगली के स्पर्श मात्र से ही त्रहा मे घुलमिल जाती है ।

इसलिए वे उँगलियाँ और वह जल घन्य हैं। वह चेहरा और वह आवरण भी घन्य है। समी पदार्थ भगवान् हैं। भगवान् ही सब पदार्थों मे हैं। वह प्रकाश

को मालूम हुआ कि वह रैनाड के प्रेमपाश में वैंध गयी है। इसके वाद से आर्मीडा ने जादू-विद्या छोडकर ईसाई घर्म स्वीकार कर लिया।

----अनुवादक

- २ अथवा "ज्येष्ठ मगिनी" । एक स्थान पर रामकृष्ण ने 'केशवचन्द्र से कहा था: "दिव्य माँ ने विश्व की अपनी रचना के अग के रूप मे माया की सुष्टि की है।" माँ विश्व से साथ खेल करती है। यह विश्व उसका खिलोना है। "वह ऊपर उखती हुई आत्मा रूपी पतग को, जो माया की डोरी से वॅंधी है, ढीला छोड देती है।"---अक्तूवर १८६२

### Downloaded From - https://preetamch.blogspot.com

मे मो हैं, और परछाईँ में भी हैं । सत्रहवी शताव्दी के अप्रेज नीतिवादियों से प्रमावित होकर ह्यूगों ने कहा था कि सूर्य केवल ईश्वर की छाया मात्र है ।<sup>२</sup> परन्तु रामऋष्ण यह कहना अधिक पसन्द करते कि छाया मी प्रकाश है ।

सच्चे मारतीय मनीषियों की तरह वह अपनी समग्र सत्ता द्वारा जब तक किसी बस्तु की उपलब्धि नहीं कर लेते थे, तब तक उस पर विश्वास नहीं करते थे। उनके समी विचार जीवन के रस से परिपुष्ट थे। इसलिए उनके अन्दर जब किसी विचार का सचार होता था, तो वह उनके लिए एक सुस्पष्ट दैहिक रूप धारण कर लेता था। विश्वास का अर्थ अपने हृदय में धारण करना, और उसके बाद परिपक्व फल को अपने अन्दर सग्रह करना है।

रामकृष्ण जव भी किन्ही ऐसे निविड सत्यो का स्पर्श अनुभव करते थे तो वह उनके अन्दर केवल विचार मात्र नही रह जाते थे। वे जीवन धारण करने के लिए अकुरित होने लगते थे और उनके विश्वास से सिंचित होकर उपलब्चियों के उद्यान में पल्लवित व विकसित होकर फलों की सृष्टि करते थे। तव वे केवल मावमय व विच्छिन्न विचार नही रह जाते थे, अपितु वे एक सुनिर्दिष्ट आकृति धारण कर लेते थे और मनुष्यों की सुधानिवृत्ति के लिए उनकी व्याव-हारिक उपयोगिता होती थी। जिस 'दिव्य मास' का उन्होंने आस्वादन किया था, वहीं विश्व का उपादान है, सब धर्मों व सब मोजनों में वे उसी का एकरस आस्वाद पायेंगे। वे प्रमु के रात्रि-मोज<sup>9</sup> में अमरत्व का आहार भी ग्रहण करेंगे, परन्त उस समय उनके साथ केवल वारह धर्मप्रचारक, शिष्य ही न होंगे, परन्तु समस्त विश्व व उसकी असख्य बुभुक्षित आत्माएँ उनके साथ होगी।

सन् १८६५ के अन्त के लगमग तोतापुरी के विदा हो जाने के पश्चात्, रामकृष्ण छ महीने से अधिक समय तक, इस जादू-शक्ति-सम्पन्न अग्निमण्डल के अन्दर ही रहे। और जब तक उनका शरीर सहन कर सका, उन्होंने निरपेक्ष सत्ता के साथ एकत्व सम्पादन जारी रखा। यदि यह वर्णन विश्वसनीय है तो छ महीने तक वे अग-सचालन-शून्य समाधि-अवस्था मे बने रहे। इसे सुनकर प्राचीन फकीरो के वर्णन याद आ जाते हैं---जिनकी आत्मा अपने शरीर को एक

- १. डेनिस सौरेट : Milton and Christian Materialism in England पृच्छ ४२।
- २ मिल्टन : "Dark with excessive light thy skirts appear" (Paradise Lost) सर्ग ३, ३७४)
- ३. ईसा व उनके शिष्यों के अन्तिम रात्रि-मोजन की तरफ सकेत है।

खाली घर की तरह छोडकर प्रकृति की व्वंस-क्रीडा का खिलौना वना देती थी। यदि रामकृष्ण का एक भतीजा उनके इस प्रकार स्वामिहीन शरीर की रक्षा और उसकी शक्तियो का पोषण न करता रहता तो वह जीवित न रह सकते थे। 'निराकार' के साथ और अधिक काल तक समाघि-मिलन मे रहना समव न था। इसके अतिरिक्त उनके यौगिक भावावेश का यही चरमकाल था, जो कि उन फासीसी पाठको को जो कि ठोस जमीन पर चलने के अम्यस्त हैं, और जिन्होंने चिरकाल से आध्यात्मिक विद्युत् के धक्को का अनुमव नहीं किया

१. ऐसी किम्बदन्ती है कि इस समय एक सन्यासी अकस्मात् दक्षिणेश्वर मे आये, उस समय रामकृष्ण प्राय. अन्तिम श्वास ले रहे थे, उन्होंने रामकृष्ण की देह पर इस प्रकार मुद्री से प्रहार किये कि उनका पलायमान चैतन्य वापस आ गया ।

रामकृष्ण के अन्यतम श्रेष्ठ शिष्य, और हिन्दू अध्यात्म विद्या (Metaphysics) के परम विद्वान् स्वामी शारदानन्द, रामकृष्ण के सम्पर्क मे आने वाले उनके शिष्यों मे रामकृष्ण की मानसिक रचना को सबसे अधिक सम-झने वाले थे। उन्होंने इस छः महीने की निर्विकल्प समाधि का वर्णन दिया है। उन्होंने लिखा है कि इस अचेतन अवस्था मे रामकृष्ण के अहम् का चैतन्य पूर्ण रूप से अन्तहित हो गया था। वह केवल वीच-वीच मे कुछ समय के लिए घीरे से आकर सूक्ष्म रूप मे उनकी पूर्ण ''उपलव्धि'' को आवृत कर लेता था। शारदानन्द के मतानुसार रामकृष्ण को इस अर्ध-चेतना-वस्या मे विश्वात्मा का आदेश प्राप्त हुआ । (इसे हम विश्वात्मा का निर्देश न कहकर जोवनी-शक्ति की वापसी की अस्पष्ट पुकार या उत्पोडन भी कह सकते हैं।) ''इस आदेश ने उन्हें भावमुक्त अवस्था मे रहने के लिए वाध्य किया ।'' इसने उनसे कहा, ''वहम् की पूर्ण चेतना को विलुप्त न होने दो, परम निरपेक्ष सत्ता के साथ एकत्व सम्पादन मत करो, किन्तू यह अनुमव करो कि वह विश्वात्मा जिसके वीच विश्व के अनन्त रूप जन्म ग्रहण करते हैं, वह तुम्हारे अन्दर विद्यमान है, जीवन के प्रत्येक मुहुर्त मे तुम उसका दर्शन करते हए विश्व का कल्याण करो।"

इस प्रकार इस दीर्घ समाधि से अवतरण काल में रामकृष्ण ने अपने जीवन के दिव्य लक्ष्य की उपलब्धि की थी। यह एक ही दिन में व अकस्मात् न हो गवी थी, परन्तु घीरे-धीरे ही हुई थी।हर हालत में यह १८६६ के पूर्वार्ध में हो गयी थी।

है, चकित व विरक्त कर सकता है। परन्तु उन पाठको को कुछ देर और धैर्य रखने को आवस्यकता है। हम सिनी के पर्वत से भीघ्र ही नीचे—मनुष्यो के अन्दर आने वाले हैं।

वाद मे रामकृष्ण ने स्वयं यह अनुमव किया कि वे ईग्वर को प्रलुव्व कर रहे थे और यह एक आग्द्यर्थ है कि वे कैसे वापस लौट आये । उन्होंने इस वात का हमेशा व्यान रखा कि उनके शिष्य कमी किसी ऐसी परीक्षा मे प्रविष्ट होने का प्रयत्न न करे । उन्होंने विवेकानन्द को मी यह कहकर इनकार कर दिया कि यह एक ऐसा आनन्द है, जिसका उपभोग उन उच्च आत्माओ के लिए निपिद्ध है, जिनका यह पुनीत कर्तव्य है कि वे दूसरो को सेवा के लिए अपने सुखो का त्याग कर दे । 9 जब युवक नरेन (विवेकानन्द) ने उसे निर्विकल्प समाधि-----

१ ऐसी अवस्था मे वह साघारण मनुष्य को इससे विरत होने के लिए कितने आग्रहणोल होंगे ! जीवन मे जिनका गतिपथ अत्यन्त सकीर्ण है, उनके इसकी तीव लहरो की वाढ मे निमग्न हो जाने, और इस प्रकार अपने-आपको व अपने समाज को हानि पहुँचाने की आग्रका है । उन्होंने अपने साँचो पाजा तरुण मतीजे 'हूदय' एव अपने पृष्ठपोपक मायुर वावू को इस समाधि के निपिद्ध फल के मक्षण से किस प्रकार विरत किया उससे उनकी सर्वेण्टोज के सहग्र रसिकता व सुवृद्धि का परिचय मिलता है ।

हृदय अत्यन्त पार्थिव मनुष्य था । वह अपने चाचा का परम मक्त था । वह अपने चाचा की ख्याति में हिस्सेवार होना चाहता था । वह सोचता था कि उत्तराधिकार के नियमानुसार उसे रामकृष्ण की आघ्यात्मिक मुविधाओ से लाम उठाने का अधिकार है । रामकृष्ण की विरक्ति उससे सहन न होती थी । उसके चाचा के मावावेश के परीक्षणो से उसे विरत करने के सव प्रयत्न निष्फल हो गये । परिणाम यह हुआ कि उसका मस्तिष्क सर्वथा विछत हो गया बौर उसे मिरगी के-से दौरे आने लगे और वह चीत्कार करने लगा ।—रामकृष्ण ने कहा 'ओ माँ ! इस मूर्ख के ज्ञान को लुप्त कर दो ।' हृदय मिट्टी में लोटने लगा और अपने चाचा को गालियाँ वकने लगा । 'चाचा तुमने क्या कर दिया ! इन अवर्णनीय आनन्दो को में फिर कमी वनुमव न कर्ढगा ।' रामकृष्ण ने उसे उसकी इच्छानुसार कार्य करने के लिए अकेला छोड दिया । हृदय के मस्तिष्क को तत्काल मयानक स्वप्नो ने घेर लिया । और उसे वाव्य होकर रामकृष्ण से अपने-आपको उनसे मुक्त करने के लिए प्रार्थना करनी पडी ।

निरपेक्ष की खाडी मे ले जाने वाले मयानक ढार—को खोलने की प्रार्थना की तो रामकृष्ण ने, जो कभी भी अपना मानसिक सतुलन न खोते थे, और अपने प्रिय पुत्र के मावो को कभी ठेस न पहुँचाते थे, एकदम क्रुद्ध होकर इनकार कर दिया । उन्होंने आवेश मे आकर कहा, 'बडी शर्म को वात है । मैं सोचता था कि तुम वह वट वृक्ष हो, जिसकी छाया मे हजारो थकी हुई आत्माएँ विश्राम लेगी । परन्तु तुम उसके स्थान पर केवल जपना ही मला चाहते हो । इन क्षुद्र वस्तुओ का ख्याल छोड दो । इस एकपार्थ्वीय आदर्श से तुम कैसे सन्तुष्ट हो सकते हो. ? तुम्हे सर्वदर्थी होना होगा । सब रूपो मे मगवान का उपमोग करो ।' (इससे उनका अमिप्राय था कि कर्म और विचार दोनो के ढारा, जिससे कि वह अपने उत्कृष्टतम ज्ञान का मनुष्य-जाति को उत्कृष्टतम सेवा मे उपयोग कर सके ।)

त्याग के कठिन कर्तव्य से मग्नहूदय व अपमानित होकर नरेन रोने लगा । उसने स्वोकार किया कि गुरु की ताडना सर्वथा न्याययुक्त थी और उसने अपने जीवन को नम्रता, सहिष्णुता व साहस के साथ मानव-सेवा मे अपित कर दिया। परन्तु फिर्मी उसके हृदय मे जीवन के अन्त समय तक अगम्य मगवान् से मिलने के लिए एक रुग्ण अभिलाषा निरन्तर वनी रही।

परन्तु, हमे यह स्मरण रखना चाहिए कि हम कथा के जिस अश तक पहुँचे हैं, वहाँ तक रामकृष्ण ने अपनी शागिर्दी की अवधि समाप्त न की थी। और यह भी घ्यान देने योग्य है कि साधारणतया हम सव लोग जिस प्रकार सम्मि-लित अनुमव से अपनी वैयक्तिक अमिज्ञता प्राप्त करते हैं, रामकृष्ण ने उस प्रकार अपनी अमिज्ञता व अनुमव प्राप्त नहीं किया था। उन्होंने अपने ही वैयक्तिक श्रम व कष्टो से उसका मूल्य चुकाया था।

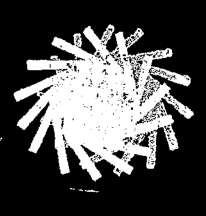
उनकी समाधि अवस्था से पुनरावृत्ति उनकी अपनी इच्छा व योग्यता के

धनी माथुर बाबू को मी इसी प्रकार के अनुभवो का शिकार होना पडा। उन्होंने रामकृष्ण से उन्हे समाधि अवस्था की प्राप्ति तक पहुँचाने के लिए इच्छा प्रकट की । रामकृष्ण वहुत दिनो तक इनकार करते. रहे, परन्तु अन्त मे उन्होंने कहा, 'बहुत अच्छा, दोस्त । ऐसा ही हो ।' वाछित समाधि के परिणामस्वरूप माथुर वाबू की व्यापार सम्बन्धी सब वैषयिक वुद्धि एव उत्साह बिनष्ट हो गया। यह उनकी अभिलापा से बहुत आगे था, वे अत्यन्त उद्दिग्न हो गये और इस दिशा मे और आगे न बढना चाहते थे। इसलिए उन्होंने रामकृष्ण से प्रार्यना की कि वे उन्हे समाधि-अवस्था से सर्वदा के लिए मुक्त कर दे। रामकृष्ण मुस्कराये और उन्हे स्वस्थ कर दिया।

कारण नही हुई थी। वे कहते थे कि माँ ने शारीरिक कष्ट ढारा उन्हे उनके कर्तव्य का बोघ कराया था। निर्विकल्प समाघि अवस्था से वे अतिसार के प्रवल आक्रमण ढारा पुन पीछे लौटने के लिए वाघ्य हुए थे। यह अतिसार छः महीने तक उन्हे कष्ट देता रहा।

शारीरिक एव मानसिक दोनो प्रकार के कथ्टो ने उन्हे पृथ्वी के साथ सम्बद्ध रखा । उनको जानने वाले एक फकीर ने कहा था कि ब्रह्म के साथ मिलन की इस समाधि से प्रत्यावृत्त होने के कुछ दिनो के अन्दर ही जव रामकृष्ण ने दो माँझियो को परस्पर गुस्से मे लडते देखा, तो वे अत्यन्त वेदना के साथ चीत्कार करने लगे । उन्होंने समस्त विश्व की वेदना से चाहे वह कैसी ही अपवित्र व प्राणधाती क्यो न हो---अपने-आपको एकाकार कर लिया धा, और उससे उनका समस्त हुदय क्षत-विक्षत हो गया था । परन्तु इसके साथ ही वह यह भी जानते ये कि मनुष्य के जितने भी मतभेद व पारस्परिक कलह है, वे भी उस माँ की ही सतान हैं, यह सर्व-शक्तिमान् पार्थक्य परमात्मा का ही प्रकार है और इसलिए उन्हे मगवान् को मनुष्य की अवस्थाओ व सब रूपो मे चाहे वे परस्पर कितने ही विरोघी क्यो न हो, और कैसी ही विरोघी विचारधाराओ से उनका पोषण क्यो न होता हो, प्रेम करना चाहिए । सबसे बढकर उन्हे उनके सब मगवानो मे प्रेम करके ही मगवान् को प्रेम करना चाहिए ।

सक्षेप मे उन्होंने यह अच्छी तरह अनुभव कर लिया कि सभी धर्म मिन्न-भिन्न मार्गों द्वारा उसी परमात्मा की तरफ ले जाते हैं। इसलिए वह उन सबकी छान-वीन करने के लिए व्यग्र हो उठे, क्योकि उनके लिए समझने का अर्थ ही अस्तित्व एव कर्म था।



## ५ मनुष्य में प्रत्यावर्तन

सवसे प्रथम मार्ग जिसकी उन्होंने छान-वीन की, वह इस्लाम धर्म था। सन् १ ६६६ के अन्त मे जव कि वे अभी पूर्णतया स्वस्थ भी न हो पाये थे, उन्होंने उस पर चलना प्रारम्भ कर दिया।

मन्दिर से वे वहूत से मुसलमान मुसाफिरो को आते-जाते देखा करते थे। कारण उदारहृदया, दक्षिणेश्वर को प्रतिष्ठात्री रानी रासमणि ने, जो कि नीच जाति की 'नई रई्स' थी, धर्म-परायणतावश अपने मन्दिर के साथ समी धर्मी व वर्णों के अतिथियो के आश्रय के लिए एक अतिथिशाला का मी निर्माण कराया था । वहीं पर एक दिन रामकृष्ण ने गोविन्दराय नामक एक गरीव मुसलमान को पूजा व प्रार्थना करते हुए देखा, और उसके भूलुण्ठित शरीर के बाह्य पृष्ठ को ही देखकर उन्होंने जान लिया कि इस मनुष्य ने इस्लाम के द्वारा भगवानु को पा लिया है । उन्होंने गोविन्दराय से दीक्षा देने के लिए कहा, और कुछ दिनो के लिए वह काली का पुरोहित अपने सव देवताओ को एकदम भूल गया। उन्होंने उनकी पूजा करनी छोड दी, उनका विचार तक भी त्याग दिया। वे मन्दिर की सीमा मे वाहर रहने लगे, अल्लाह का नाम जपने लगे, और मुसलमानो की पोशाक घारण कर ली------------------पवित्र गोमाता के निषिद्ध गोमास के भक्षण तक के लिए भी उद्यत हो गये ? उनके स्वामी माथुर वाबू यह देखकर मयभीत हो गये और उनसे इस कार्य से विरत रहने के लिए प्रार्थना करने लगे। उन्होंने रामकृष्ण को अपवित्रता व भ्रष्टाचार से वचाने के लिए एक मुसलमान के आदेशानुसार अपने एक ब्राह्मण से गुप्त रूप से मोजन वनवाकर देने की व्यवस्था कर दी। एक मिन्न विचारघारा के प्रति अपने पूर्ण आत्मसमर्पण का परिणाम जैसां कि इस, मावुक, कलाकार की आच्यात्मिक यात्रा मे सदा ही होता आया है, उक्त विचार की प्रत्यक स्यूलरूप में परिणति के रूप मे प्रकट हो गया । उन्हें गम्मीर मुद्रा घारण किये हुए एक ग्रुभ स्मन्नुघारी ज्योतिर्मय पुरुष के दर्शन हुए (इस प्रकार समवत. उन्हे पैगम्वर दृष्टिगोचर हुए)।

वह रामकृष्ण के निकट आकर उन्ही मे विलोन हो गया । रामकृष्ण ने मुसल-मानो के परमात्मा ''सगुण ब्रह्म'' का साक्षात्कार किया । वहाँ से वे पुनः निर्गुण ब्रह्म मे पहुँच गये । इस प्रकार इस्लाम की नदी ने उन्हे पुनः समुद्र तक पहुँचा दिया ।

निर्त्पक्ष ब्रह्म में समाधि के तत्काल वाद इस्लाम साघना के इस अनुमव की उनके व्याख्यातागण एक महत्त्वपूर्ण अर्थ में इस प्रकार व्याख्या करते हैं कि मारत की दो परस्परविरोधी हिन्दू और मुसलमान सतानों का केवल अद्वैत व निराकार ब्रह्म के आधार पर ही परस्पर पुर्नीमलन हो सकता है। इसीलिए उनकी स्मृति मे रामकृष्ण मिशन ने हिमालय की गहराई में एक उपासना केन्द्र स्थापित किया है, जो कि सब धर्मों के विश्वाल समन्वय-मन्दिर की आधारशिला है।

सात वर्ष वाद. (स्पच्टता के लिए ही मैंने सब घटनाओ का सग्रह किया है) इसी प्रकार के एक अनुमव द्वारा रामकृष्ण को ईसाई धर्म की मी साक्षात् उप-लब्चि हो गयी। सन् १८७४ के नवम्बर महीने के लगभग, मल्लिक नाम के, कलकत्ता के एक हिन्दू ने, जिसका कि दक्षिणेश्वर के समीप ही एक वगीचा था, रामकृष्ण को बाइविल पढकर सुनायी । यह पहला ही अवसर था जव कि राम-कृष्ण को ईसा का परिचय प्राप्त हुआ था। थोडी ही देर बाद शब्दो ने रक्तमास-मय शरीर का रूप धारण कर लिया। ईसा का जीवन गुप्तरूप से उनमे व्याप्त हो गया। एक दिन जवकि वे अपने मित्र, एक घनी हिन्दू के घर मे बैठे हए थे, उन्होंने दीवार पर टेंगा हुआ मेरी व उसके पुत्र का चित्र देखा । चित्र की मुत्तियाँ जीवित हो गवी। और आत्मा के अपरिवर्तनशील नियम के अनुसार जिसकी आशा थी, वही हुआ । वे दृश्य मूर्तियाँ उनके समीप आयी, और इस प्रकार उनके अन्दर प्रविष्ट हो गयी, कि उनकी समस्त सत्ता में व्याप्त हो गयी। इस बार यह अन्तःप्लावन .पहले इस्लामिक अन्त.प्लावन की अपेक्षा कही अधिक शक्ति-शाली था । इसने समस्त वन्धनों को तोडकर उनकी समस्त आत्मा को आच्छन कर लिया, हिन्दू विचारो को दूर वहा दिया। मयमीत होकर, तरगमालाओ से संघर्ष करते हुए रामकृष्ण ने क्रन्दन किया, "ओ। मौ तुम क्या कर रही हो ? मेरी मदद करो !", परन्तु यह व्यर्थ था। ज्वार की लहर जो कुछ भी उसके सम्मुख आया, उसे वहा चुकी थी। हिन्दू की वात्मा परिवर्तित हो चुकी थी। ईसा के अतिरिक्त अन्य किसी के लिए वहाँ कोई स्यान नहीं था। कई दिनो तक वह ईसाई चिन्तन [और ईसा के प्रेम मे ही निमग्न रहे। उनके दिल से मन्दिर मे जाने का विचार निकल गया । इस अवस्था मे एक दिन अपराह्त वेला मे दक्षिणेश्वर के वगीचे मे उन्होंने देखा कि एक आयतलोचन, भान्त मूर्ति, गौराग

पुरुष उनको तरफ चला आ रहा है। यद्यपि वे यह न जानते थे कि वह कौन है, तथापि वे अपने अज्ञात अतिथि के जादू के वधीभूत हो गये। वह उनके समीप आया, और रामकृष्ण की आत्मा की गहराई में किसी का सुमयुर कण्ठस्वर सुनाई दिया।

''उस ईसा के दर्शन करो, जिसने विश्व की मुक्ति के लिए अपने हृदय का रक्त दिया है, जिसने मनुष्य के प्रेम के लिए असोमित वेदना को सहन किया है। यही वह श्रेष्ठ योगी है, जो मगवान् के साथ भाष्वत रूप से सयुक्त हैं। यही ईसा हैं, जो प्रेम के अवतार हैं...।''

मानव-पुत्र ने मारत के महर्षि, माँ के पुत्र को आलिंगनपाश में वौंधकर अपने में समा लिया। रामकृष्ण भावाविष्ट हो गये। और एक वार फिर ब्रह्म के साय एकरूप हो गये। धीरे-धीरे वे पुन. पृथ्वी पर लौट आये, परन्तु उस समय से भगवान् के अवतार ईसा के देवल्व में विश्वास करने लगे। परन्तु उनके निकट केवल ईसा ही भगवान् के अवतार न थे। बुद्ध व कृष्ण भी अवतार<sup>1</sup> थे।

यहाँ पर में अपने कल्पना-नेत्रो से देख सकता हूँ कि वे कट्टर ईसाई, जो कि अपने एक ही परमात्मा के शरीर की पूजा करते हैं, गरूर के साथ अपनी भवे टेढी करके कहते हैं :---

"परन्तु वह हमारे ईश्वर के सम्वन्य मे क्या जानता था? यह केवल उसका एक स्वप्न था, एक मिथ्या कल्पना थी। उसके लिए यह इतना सुगम इसी लिए हो गया, क्योकि वह हमारे सिदान्त से एकदम अनभिज्ञ था।"

यह सत्य है कि वे बहुत कम जानते थे, परन्तु वे एक मक्त थे, जो प्रेम के दारा विश्वास करते थे । वे वुद्धि दारा विश्वास करने वाले ज्ञानियो के ज्ञान का अधिकारी होने का दावा कमी नही करते थे । परन्तु जव दृढता से घनुप को पकड लिया जाता है, तव क्या दोनो मे से प्रत्येक वाण एक ही लक्ष्य का देघ नही

१ वे 'अवतार' शब्द का वहुत ही कम प्रयोग करते थे। वे तीर्थंकर (जैन घर्म के सस्यापक) तथा दस सिक्ख गुरु आदि सन्तो के लिए मी अपने हृदय मे वढा आदर रखते थे, यद्यपि वे उन्हे अवतार नही मानते थे। उनके अपने कमरे मे देवताओ के चित्रो के साथ ईसा का चित्र मी विद्यमान था, और वे प्रतिदिन प्रातः व सायकाल उसके सम्मुख घूप जलाया करते थे। बाद मे मारतीय ईसाई रामकृष्ण मे ईसा का प्रत्यक्ष प्रकाश देखने लगे और उन्हे देखकर भावाविष्ट होने लगे।

करता ? और क्या एक ही लक्ष्य की ओर ले जाने वाले व्यक्ति के लिए दोनो पथ परस्पर मिल नही जाते ? रामकृष्ण के विद्वान गिष्य विवेकानन्द ने इनके वारे मे कहा था :

"दे वाहर से मकत थे, परन्तु अन्दर मे ज्ञानी थे।" तीव्रता से एक विशेप शिखर पर पहुँचकर उत्कृष्ट प्रेम मे ज्ञान का उदय हो जाता है, और महान् वुद्धि हृदय के कपाट खोल देती है। इसके अलावा ईसाइयो के लिए तो प्रेम की शक्ति को अस्वीकार करना और भी कठिन है। प्रेम के कारण ही गैलिली के गरीव मछियारो को उनके परमात्मा के अन्तरग शिष्यो व उसके चर्च के प्रतिष्ठा-पको मे गिनती हुई है। और उस अनुतप्त पापी के अतिरिक्त, जिसकी केवल मात्र योग्यता उसके वह प्रेमाश्रु थे, जिससे उसने ईसा के चरणो को घोया था और अपनी केशराशि से उन्हे पोछा था और जिसे महात्मा ईसा ने प्रथम दर्शन दिया था ?

और अन्ततः किसी मनुष्य का ज्ञान इस वात पर निर्भर नही है, कि उसने कितनी सख्या मे पुस्तके पढी हैं। प्राचीन काल की तरह रामकृष्ण के युग मे भी भारत मे संस्कृति व ज्ञान का प्रसार मुख्यत. मौखिक रूप से ही होता था। और रामकृष्ण ने अपने जीवन मे सहस्रो साबु, तीर्थयात्री, पण्डित एव धर्म-सम्वन्धी नाना समस्याओर्रुसे सम्वद्ध और धर्मज्ञान के विश्वकोष तथा धार्मिक दर्शन-शास्त्र से सम्बद्ध समस्याओ के समाधान मे व्यस्त, सब प्रकार के मनुष्यो से ज्ञान की प्राप्ति की थी-अौर निरन्तर घ्यान व मनन<sup>3</sup> द्वारा वह और गमीर-

- १ और विवेकानन्द कहते हैं, "किन्तु मेरे सम्बन्ध मे इसके सर्वया विपरीत है। मारत के एक अन्य महान् धार्मिक विचारक, केशवचन्द्र सेन जो कि अपने समसामयिक विद्वानों में योरोपीय विचारों के प्रभाव से सबसे अधिक प्रमा-वित हुए थे, इतने विनयशील थे कि वह उस भक्त के चरणों में जिसके हुदय को अन्तर्दु फिट ने उसके अन्दर रहने वाली आत्मा को आलोकित कर दिया था, मक्तिपूर्वक बैठते थे।
- २. मेरी मैगडैनल । ईसा की जीवनी मे कई 'मेरियो' का वर्णन है । इसलिए उनसे इसे पृथक् करने के लिए उसके निवास-स्थान व जन्म-स्थान के अनु-सार मेरी मैगडैनल सज्ञा दी गयी है ।
- २. रामकृष्ण संस्कृत समझ लेते थे, यद्यपि वोल न सकते थे। वे कहा करते थे कि "मेरे वाल्यकाल मे एक पडोसी के मकान मे साघु जो कुछ पढा करते थे, मैं वह सब समझ जाता था। यद्यपि यह ठीक है कि पृथक्-पृथक् शब्दो का

तर हो गया था । ''एक दिन उनके एक शिष्य ने उनके ज्ञान से विस्मित होकर उनसे प्रथन किया : 'आपने यह इतना ज्ञान किस तरह प्राप्त कर लिया है ?' रामकृष्ण ने उत्तर दिया : 'मैंने पढा नही है, केवल विज्ञानियो के मुख से सुना है । उनके ज्ञान की ही माला गूँयकर मैंने अपने गले मे डाल ली है, और उसे अर्घ्य के रूप मे माँ के चरणो मे समर्पित कर दिया है ।''

वे अपने शिष्यों को कह सकते थे :

"मैंने हिन्दू, मुसलमान, ईसाई समी धर्मों का अनुशीलन किया है, हिन्दू-धर्म के ृविभिन्न सम्प्रदायों के मिन्न-मिन्न पथों का भी अनुसरण किया है .. मैंने देखा है कि उसी एक मगवान् की तरफ ही सवके कदम वढ रहे हैं, यद्यपि उनके पय मिन्न-मिन्न हैं। तुम्हे मी एक वार प्रत्येक विश्वास की परीक्षा तथा मिन्न-मिन्न पयो पर पर्यटन करना चाहिए। भैं जिघर मी दृष्टि डालता हुँ उघर ही हिन्दू, मुसलमान, ब्राह्म, वैष्णव व अन्य सभी सम्प्रदायवादियो को धर्म के नाम पर परस्पर लडते हुए देखता हूँ। परन्तु वे कमी इस वात पर विचार नही करते कि जिसे हम कृष्ण के नाम से पुकारते हैं, वही शिव है, वही आदा शक्ति है, वही ईसा है, वही अल्लाह है, सब उसी के नाम हैं---एक ही राम के सहस्रो नाम हैं। एक तालाब के अनेक घाट हैं। एक घाट पर हिन्दू अपने कलसो मे पानी मरते हैं और उसे 'जल' कहते हैं, और दूसरे घाट पर मुसलमान अपनी मश्को मे पानी भरते हैं और उसे 'पानी' नाम देते हैं, तीसरे घाट पर ईसाई लोग जल लेते हैं और वे उसे 'वाटर' की सज्ञा देते हैं। क्या हम कमी यह कल्पना कर सकते हैं कि यह वारि 'जल' नही है, अपितु केवल 'पानी' अथवा 'वाटर' ही है ? कितनी हास्यास्पद वात है । मिन्न नामो के आवरण के नीचे एक ही वस्तू है, और प्रत्येक उसी वस्तु की खोज कर रहा है, जलवायु, स्वभाव तया नाम ही भिन्न हैं, अन्यया और कोई भेद नही है। र प्रत्येक मनुष्य को अपने मार्ग पर चलने दो । यदि उसके अन्दर हार्दिक माव से भगवान को जानने की उत्कट लालसा है, तो उसे शान्तिपूर्वक चलने दो । वह अवश्य ही उसे पा लेगा।"

- १. रामकृष्ण कथामृत २, १७ ।
- २. इस ग्रन्थ का दितीय माग, पृष्ठ २४८ ।

सन् १८६७ के बाद रामकृष्ण के आन्तरिक ज्ञान-भण्डार में कोई विशेष वृद्धि नहीं हुई, परन्तु जो अमूल्य रत्न उन्होंने सग्रहोत किये थे, उनका उपयोग करना उन्होंने सीख लिया। दिव्य दर्शन द्वारा जो कुछ उन्होंने देखा था, उसे वाह्य जगत् के सम्पर्क मे लाये, और अपनी आस्मिक विजयों को अन्य मानवीय अनुमवों की सफलताओं के सन्मुख लाकर उन्होंने जो अद्वितीय पुरस्कार उन्हें मिला था, उसके मूल्य को और अच्छी तरह समझ लिया। इन्ही वर्षों में उन्हें अपने वास्तविक मिशन व कर्त्तव्य कर्म का वोध हुआ।

असीसी के दरिद्र, क्षुद्र मनुष्य के साथ रामकृष्ण का नैतिक व दैहिक अनेक प्रकार का सादृश्य दृष्टिगोचर होता है । वह मी प्रत्येक प्राणी के साथ मुकोमल भ्रातृमाव का अनुभव करते थे और स्नेह एव सहानुभूति की रसधारा से इस प्रकार पुष्ट हुए थे कि वे दूसरो को अपने आनन्द का अग दिये विना सन्तुष्ट न हो सकते थे । गमीरतम समाधि के प्रवेशदार पर जव माँ उन्हे अपनी तरफ आकृष्ट कर रही थी, उन्होंने माँ से प्रार्थना की :

''ओ । माँ मुझे मनुष्यो के ससर्ग मे रहने दो । मुझे एक शुष्क तपस्वी मत वनाओ !''

और माँ ने उन्हे महासमुद्र के गर्म से जीवन के तट पर वापस फेकते हुए उत्तर दिया (जो कि अर्व-चेतनावस्या मे उन्होंने सुना)।

''मानव-प्रेम के लिए आपेक्षिक चैतन्य के द्वार पर खडे रहो ।''<sup>२</sup> और इस प्रकार वह मानव-ससार में वापस आ गये और उनका पहला अनुमव मानवता के उप्ण व सहज स्रोत में स्नान था । सन् १८६७ के मई मास में, जब कि वह

- १ उनके ईसाई धर्म सम्वन्धी अनुमव के अतिरिक्त, जिसका कि मैंने इससे पूर्व-पृष्ठों में उसके उपयुक्त स्थान पर वर्णन किया है, यद्यपि यह अनुमव वास्तव में सच् १८७४ में हुआ था।
- २. इस समय के वाद से रामकृष्ण ने समाधिस्य होने के सब प्रलोननो से अपने-आपको मुक्त रखने की चेण्टा की और उसके खतरो से बचते रहे । अनेक विपज्जनक नावावेश के अवसरो से वे अपनी रक्षा करते रहे—यया, सन् १९६९ में गया दर्शन से उन्होंने इसीलिए इनकार कर दिया, क्योकि उसके साथ अनेक प्राचीन स्मृतियां सम्बद्ध थी, और वे जानते ये कि उसके दर्शन करने पर वे अपनी आत्मा को पुनः साधारण जीवन के क्षेत्र मे न ला सकेंगे । उन्हें अपनी अन्तरात्मा से यह आदेश प्राप्त हुआ था कि वे दूसरो की सहा-यता के लिए प्रतिदिन की वस्तुओ के जीवन में ही वास करे ।

अपने ऊपर वीते सकट के कारण अभी अत्यन्त दुर्वल थे, वे आठ वर्ष बाद फिर अपनी जन्मभूमि कामारपुकुर मे छ या सात महीने के लिये विश्वाम करने के लिये चले गये।<sup>9</sup> अपने छोटे से गदाघर को देखकर, जिसकी विचित्र ख्याति उन तक पहुँच चुकी थी और जिसके कारण वे उसके दर्शन के लिये व्यग्न हो उठे थे, अत्यन्त प्रफुल्लित सीधे-सादे ग्रामवासियों की सहृदयता के बीच रामकृष्ण एक वाल-सुलम आनन्द का अनुभव करने लगे। और यह सीधे-सादे किसान अपनी स्वामाविक सरलता के कारण ही शहर के पण्डितो व मन्दिरों के मक्तों की अपेक्षा उनके विश्वासो की गहराई के अधिक निकट थे।

इस ग्रामवास के अवसर पर ही उन्हे अपनी किशोरी स्त्री को समझने का अवसर प्राप्त हुआ । शारदा देवी की आयु उस समय केवल चौदह वर्ष थी। वह अपने माता-पिता के पास रहती थी, परन्तु अपने पति के आगमन का समाचार सुनकर वह कामारपुकुर आ गयी। इस पवित्रहृदया किशोरी पत्नी का आघ्यात्मिक विकास उसकी आयु की तुलना मे कही अधिक था, और उसने तत्काल अपने पति के यिशन एव उनके जीवन मे जो विशुद्ध प्रेम तथा कोमल

१ मैरवी ब्राह्मणी भी उनके साथ गयी, परन्तु यात्राकाल के अनुमव भैरवी प्राह्मणो के लिए गौरवास्पद नही है। इस प्रसिद्ध व्राह्मणी का चरित्र उसकी वुदि के अनुकूल न था, और उसकी घ्यान-साधना उसे मानवीय दुर्बलताओ से ऊपर न उठा सकी थी । रामकृष्ण को दीक्षा देकर उन्हें अपने ज्ञान का प्रकाश देकर वह उन पर अपने एकाविकार का दावा करती थी । वह राम-<sup>कृष्ण</sup> के ऊपर तीतापुरी की प्रधानता से पहले ही पर्याप्त यातना भोग चुकी थी, और वह नहीं चाहती थी कि रामकृष्ण अपने जन्मस्थान में जाकर फिर अपने उन पुराने साथियों के एकाधिकार में चले जाये, जिनके सम्मुख वह एक अपरिचित के अतिरिक्त और कुछ न थी। इसके अतिरिक्त, रामकृष्ण की पत्नी यद्यपि अत्यन्त विनम्न व स्नेहगील थी, तथापि उसकी उपस्थिति से मैरवी को अत्यन्त कष्ट हुआ, और वह अपने इस माव को गुप्त भी न रख सको । फलस्वरूप कुछ कष्टदायक घटनाओं के बाद, जिनसे कि उसके सम्बन्धे अधिक मयुर न हो सके, उसने अपनी दुर्वलता का अनुभव किया। तब उसने रामकृष्ण से अपनी गलती के लिए क्षमा-याचना की और हमेगा के लिए उनसे विदा ले ली । वनारस मे उसकी रामकृष्ण के साथ फिर अन्तिम मेट हुई, जहाँ कि वह अपना शेप जीवन सत्य की खोज मे व्यतीत करने के लिये चलो गयी थी । कुछ दिन वाद उसका वही देहान्त हो गया । 0

स्वार्थक्रून्यता का माग उसे अदा करना है, इसे ख़ूव अच्छो तरह समझ लिया । वह उन्हें अपना पथप्रदर्शक जानकर तन-मन से उनकी सेवा मे लग गयी ।

शारदामणि के स्वार्थ को वलि देने के कारण, रामकृष्ण को काफी निन्दित एव कठोर शब्दो मे लाद्धित<sup>9</sup> होना पढा है। परन्तु शारदामणि ने अपने व्यव-हार मे इसका लेशमात्र मी कमी डगित नहीं किया। उसके समस्त जीवन मे जो व्यक्ति मी उसके सम्पर्क मे आये, उन सबको उसने समान माव से मौम्य एव प्रणान्त किरणमाला के आलोक से आलोकित किया। इसके अतिरिक्त एक और भी तथ्य है, जिसे कि विवेकानन्द के सिवाय अन्य किसी ने प्रकट नहीं किया है। रामकृष्ण अपने दायित्व को खूव समझते थे, और उन्होंने अपनी पत्नी से कहा था कि यदि वह कहे तो वह अपनी सबसे अधिक प्रिय वस्तु-अपने मिणन (आदर्ण) को मी उसके लिए त्याग कर सकते हैं।

उन्होंने अपनी पत्नी से कहा था: 'मैंने प्रत्येक स्त्री को माना की दृष्टि से देखना सीखा । यही माव मैं तुम्हारे प्रति भी रख सकता हूँ । परन्तु यदि तुम अपने साथ विवाहित होने के कारण मुझे संसार (माया के ससार) मे खीचना चाहती हो तो मैं तुम्हारी सेवा के लिए तैयार हूँ ।'<sup>२</sup>

भारतीय आध्यात्मिकता के इतिहास में यह एक नवीन घटना है। हिन्दू प्रया के अनुसार धार्मिक जीवन मनुष्य को उसके अन्य कर्तव्यों से स्वतः ही मुक्त कर देता है। परन्तु रामकृष्ण के अन्दर मानवता की भावना अति प्रवल थी, इस-लिए वे यह अनुमव करते ये कि उनकी पत्नी का मी उन पर अधिकार है। परन्तु दूसरी तरफ भारदामणि मी इतनी उदार थी कि वह अपने पति के मिशन के लिए अपने अधिकारों को सहर्प त्यागने व उन्हे प्रोत्साहित करने के लिये उद्यत थी। परन्तु विवेकानन्द स्पष्ट रूप से लिखो हैं कि रामकृष्ण को 'अपनी पत्नी की अनुमति' से ही अपनी पसद का जीवन व्यतीत करने की स्वत-न्त्रता प्राप्त हुई थी। उसकी सरलता एव आत्मत्याग से मुग्ध होकर, रामकृष्ण उसके साथ ज्येष्ठ भ्राना की तरह व्यवहार करते थे। जितने महीने वे एक साथ रहे, रामकृष्ण उसे एक कर्मपरायण पत्नी व निपुण प्रवन्वक वनाने से लिए धैर्य-

- १ विशेषत. इस सम्वन्य में कुछ व्रह्मसमाजी उल्लेखनीय हैं । वे रामकृष्ण के प्रभाव को केशवचन्द्र से अधिक वढा हुआ देखकर उनसे विरक्त हो गये थे----और रामकृष्ण की व्यापक लोकप्रियता को सहन न कर पाते थे ।
- २ विवेकानन्द---'मेरे प्रभु' पुस्तक से । विवेकानन्द की सम्पूर्ण ग्रन्थावलि का चतुर्थ खण्ड, सप्तम संस्करण, १९४४ का पृष्ठ १७३ ।

पूर्वक शिक्षा देते रहे। उनके अन्दर साधारण व्यवहार-वुद्धि इतनी अधिक मात्रा मे थी, कि उनकी रहस्यवादी प्रकृति के साथ उसका कैसे मेल वैठता था, यह देखकर आश्चर्य होता है। ग्राम्य वालक ने एक ऐसे स्कूल मे शिक्षा प्राप्त की थी, कि ग्रहस्थ व ग्राम्य जीवन के प्रत्येक भेद से वे सुपरिचित थे। रामकृष्ण के जानकार लोग उनके घर की सुव्यवस्था व स्वच्छता को देखकर प्रायः कहा करते थे कि इस सम्वन्य में यह दरिद्र, क्षुद्र व ईश्वर-परायण व्यक्ति अपने शिक्षित एव बनी शिष्यों को शिक्षा दे सकता है।

सन् १९६७ के अन्त मे वे दक्षिणेश्वर वापस आ गये, और आगामी वर्ष मे उन्होंने मन्दिर के स्वामी व अपने सरक्षक माथुर वावू के साथ कई तीर्थ-यात्राएँ की ! सन् १९६९ के प्रारम्भ के महीनों में उन्होंने शिव की नगरी काशी-धाम, गगा और यमुना के सगम पर अवस्थित प्रयागतीर्थ, एव पौराणिक कथाओ तथा परम सगीत के आदिस्थल और कृष्ण की प्रेमलीला के निकेतन वृन्दावनघाम की यात्रा को ! उनके मावावेश व उन्माद की सहज ही में कल्पना की जा सकती है । जब उन्होंने काशीधाम के निकट गगा को पार किया, तो उन्हे वह 'परमात्मा की नगरी' पत्यरों से निमित नही प्रतीत हुई, अपितु एक स्वर्गीय यरूसलम की तरह 'आव्यात्मिकता के एक घनोभूत स्तूप' के रूप में दिखायी देने लगी । काशी के एमशान घाटों में उन्होंने घत्रल देह एव पिंगल जटा-जूटवारी शिवर्मूति, और चिताश्रेणी के ठपर आनत एव मृत पुरुषों को मोक्षदान करती हुई काली मां के दर्शन किये ! गोधूलि के समय जमुना के तट पर ग्वाल वालको को अपनी गउलो के साथ वापस आते हुए देखकर वह माव-विमुग्ध हो गये और व्याकुल होकर चीत्कार करने लगे : 'कृष्ण ! कृष्ण कही है ?'

इस तीर्थ-यात्रा के समय यदि रामकृष्ण ने मगवान् का साक्षात्कार न भी किया हो, तो भी उन्होंने किसी एक ऐसी वस्तु के दर्शन अवश्य किए थे, जो कि हम पश्चिमवासियो के लिए एक उत्कृष्टतर महत्त्व तथा गम्भीरतर अर्थ रखती है। उन्होंने मानवीय टु-ख-यन्त्रणा का साक्षात्कार किया था। अब तक वे अपने मन्दिर के र्स्वाणम पिंजरे मे समाधि-तन्द्रा मे विमोर रहते थे, जहाँ काली ने अपने केशपाण से विश्ववेदना को उनके नेत्रो से ढका हुआ था। रामकृष्ण जब अपने वनी साथी के साथ देवघर पहुँचे, वहाँ उन्होंने नग्न, जीर्ण-शीर्ण, व क्षुवापीडित साथालो को देखा, जो कि मयानक दुमिक्ष के नग्न शिकार वने हुए थे। उन्होंने मायुर वावू से उन लोगो के माजन का प्रबन्ध करने के लिए कहा। मायुर बावू ने आपत्ति प्रकट करते हुए उत्तर दिया कि वे इतने धनी नही हैं कि सारी टुनिया को मोजन दे सके। यह सुनकर रामकृष्ण उन भूखे लोगो के बीच मे बैठकर रोने

लगे और कहने लगे कि वे वहां से न हिलेंगे और उनके कप्टों में हिस्सा लेगे। अन्त में क्रोसस<sup>1</sup> को हार माननी पडी और अपने गरीब पुरोहित को इच्छा पूरी करनो पडी।

सन् १८७० में माथुर वावू ने लगान वसूली के समय, रामकृष्ण को अपने साथ अपनी एक जमीदारी में ले जाकर फिर गलती की । दो वर्ष से लगातार सूखा पडने के कारण, फसल नहीं हुई थी, अरेर किसान वडे कप्ट से अपने दिन व्यतोत कर रहे थे । रामकृष्ण ने मायुर वावू से, किसानों का लगान माफ करने, उन्हे सहायता देने और उन्हे एक मोज देने की सिफारिज की । माथुर वावू ने प्रतिवाद किया, परन्तु रामकृष्ण टलनेवाले न थे ।

उन्होंने बनी जमीदार से कहा, ''तुम केवल माँ को जागोर के प्रवन्धक हो । वे माँ के आसामी हैं । तुम्हे माँ का पैसा खर्च करना चाहिए । जव उसके आसामी कप्ट भोग रहे हैं, तुम उनकी सहायना से कैसे इनकार कर सकते हो । तुम्हे सहायता करनी ही होगी ।''

मायुर वावू को स्वीकार करना पडा ।

यह सब बाते भूलने लायक नहीं हैं। रामकृष्ण मठ एव मिणन के वर्तमान अव्यक्ष व ठाकुर के सर्वप्रथम शिष्यों व सन्देगवाहकों से से अन्यतम स्वामी शिवा-नन्द ने, अपनी आँखों देखी घटना का वर्णन इस प्रकार दिया है :

एक दिन दक्षिणेश्वर में रामकृष्ण ने मावाविष्ट अवस्था में कहा

''जीव ही णिव है (सव जीवित प्राणी भगवान् हें) ।<sup>२</sup> उन पर दया-प्रदर्शन

- १ क्रोसस ईसा से ४६० वर्ष पूर्व लिढिया का राजा था। उसने दार्शनिक सलन से अपने मविष्य के सन्वन्य मे प्रश्न किया। सलन ने कहा कि उसके मविष्य के बारे मे वह कुछ नहीं कह सकता। इस पर क्रोसस वत्यन्त क्रांपत हो गया। इसके वाद फारस के राजा साइरास ने उसे वपना वन्दी वना लिया और क्रोसस को मृत्युदड दिया गया। जलती हुई चिता मे उसे जलाकर मार देने की वाजा हुई। चिता मे लेट जाने पर क्रोसस को सलन का कथन याद हो आया, उसने सलन का नाम उच्चारण किया। वन्दो के युख से सलन का नाम नुनकर साइरास ने क्रोयस को मुक्त कर दिया। साइरास सलन का नाम नुनकर साइरास ने क्रोयस को मुक्त कर दिया। साइरास सलन का मक्त था। — अनुवादक
- २ एक और अवसर पर उन्होंने कहा था : ''मगवान सब मनुष्यों से हैं, परन्तु सब मनुष्य मगवान में नहीं हैं । यही कारण है जिससे कि वे कष्ट मोगते हैं ।'' (Shri Ramkrishna's teachings, १, २६७)

का दुःसाहस कौन कर सकता है ? दया नहीं, परन्तु सेवा, मनुष्य की सेवा ही मगवान की सेवा है ।''

विवेकानन्द मी उस समय उपस्थित थे। उन्होंने यह अर्थपूर्ण शब्द सुनकर शिवानन्द से कहा :

अाज मैंने एक महान् सत्य को सुना है। मैं इस जीवित सत्य की सारे ससार मे घोपणा करूँगा।''

और स्वामी शिवानन्द ने कहा :

''यदि कोई यह प्रश्न पूछता है कि रामकृष्ण मिशन ने जो असख्य सेवाकार्य किये हैं, उनका आरम्भ कव और कहाँ से हुआ, तो इस प्रश्न का उत्तर इसी मे छिपा है।''<sup>9</sup>

इस समय के लगभग ही रामकृष्ण के कुछ वन्धु-वान्धवो की मृत्यु ने उनके ऊपर वेदना के एक निष्ठुर परन्तु स्नेहमय हाथ की छाप डाल दी । भगवत्-प्रेम मे निमग्न रामकृष्ण, यद्यपि मृत्यु को केवल अनन्त आनन्द मे पुन. प्रत्यावर्तन समझते थे, तथापि अपने तरुण भतीजे व सहचर की मृत्यु के अवसर पर वे अपने-आपको प्रसन्न रखने के लिए हर्सने की चेष्टा और उसकी आत्मा की मुक्ति<sup>र</sup> लोपको प्रसन्न रखने के लिए हर्सने की चेष्टा और उसकी आत्मा की मुक्ति<sup>र</sup> के लिए प्रार्थना करने लगे । परन्तु उसकी मृत्यु के अगले ही दिन उन्होंने एक मयकार वेदना का अनुमव किया । उनका हृदय विदीर्ण हो गया, और यहाँ तक अवस्था हो गयी कि उन्हे भ्वास लेने मे भी कठिनाई प्रतीत होने लगी और वे सोचने लगे .

"ओ । ईश्वर । ओ ईश्वर ! यदि मेरी यह हालत है, तो जिन्होंने अपने प्रियतम व सतानो को खो दिया है, उनको क्या हालत होगी ?"

- १ रामकृष्ण ने स्वय अति विनीत माव से सेवा का दृष्टान्त उपस्थित किया था। उन्होंने ब्राह्मण होते हुए भी, एक अस्पृभ्य परिया के घर जाकर उससे घर साफ करने की अनुमति माँगी। घर्मभीरु हिन्दुओ की दृष्टि मे यह एक अत्यन्त र्गीहत कर्म था, और इससे उसके व उसके अतिथि दोनो के ही महान् विपत्ति मे पड जाने की आशका थी, इस मय से उस अस्पृभ्य व्यक्ति ने उन्हे ऐमा करने की अनुमति नही थी। रात्रि के समय जब सव व्यक्ति से उन्हे ऐमा करने की अनुमति नही थी। रात्रि के समय जब सव व्यक्ति से गये, तव रामकृष्ण उसके घर पहुँचे और अपने केशो मे उसके घर को वुहार कर साफ कर दिया और प्रार्थना करने लगे "ओ। माँ। मुझे अस्पृभ्यो का मेवक बना दो।" (विवेकानन्द—'मेरे प्रभु')
- २ उस समय उन्होने दिव्य दृष्टि से एक नगी तलवार देखी थी।

और माँ ने शोक-सतप्त प्राणियो को विख्वास का प्रलेप प्रदान करने के लिये रामकृष्ण को शक्ति व कर्तव्य का दान दिया ।

स्वामी शिवानन्द ने मुझे लिखा था, "जिन्होंने अपनी आंग्वो से इस वात को नही देखा है कि ससार से सर्वया अनासक्त यह व्यक्ति किस हद तक सासारिक नर-नारियो के कष्टो को सुनने में दिन-रात व्यस्त रहता था और उनके वोझ को हलका करने की सत्त चेप्टा करता था, वे इसकी कल्पना भी नहीं कर सकते । हमने इसके असंख्य उदाहरण देखे है, और अब मी कुछ ऐसे गृहस्य जीवित होंगे, जोकि मनुष्य-जाति के प्रति उनकी स्नेहार्द्र करुणा एव उसके कप्टो को दूर करने के लिए उनके ढारा किये गए मगीरय प्रयत्नों के लिए उन्हें नित्य आणीर्वाद देने हैं । सन् १८८२ की घटना है कि मणि मल्लिक नामक एक प्रसिद्ध घनी वृद्ध व्यक्ति का लढका मर गया और वह मग्न-हृदय होकर रामछण्ण की शरण मे आया । रामछण्ण ने उसकी वेदना को इतनी गहराई में अनुमव किया कि ऐसा प्रतीत होता था कि वे स्वय ही मृत सतान के पिता हैं, और उनकी पीढा मल्लिक को भी मात कर गई । कुछ समय इसी तरह गुजर गया । अचानक ही रामछण्ण एक भजन गाने लगे।"

परन्तु यह कोई जोकगीत या भव-सत्कार का मजन न था। यह एक वोरता का गान था, आत्मा के मृत्यु के साथ वीरतापूर्ण संग्राम का गीत था।

"ओ मनुष्य । युद्ध के लिए सन्नद्ध हो जा, रणसज्जा से सज्जित होकर मृत्यु तेरे घर पर चढाई कर रही है । विश्वास के रय मे वैठ जाओ, ज्ञान का तूणीर घारण कर और मक्तिशाली प्रेम के घनुष को खीचकर माँ के नाम के दिव्य वाणो की वर्षा करो ।"<sup>9</sup>

और शिवानन्द ने उपसहार में कहा, "इस प्रकार उस पिता का कब्ट किस प्रकार शान्त हो गया, यह मैं अब भी भूला नहीं हूँ। यह गान मुन कर उसका साहस फिर लौट आया, वेदना दूर हो गई, और उसे पुन भाति प्राप्त हो गई।"

१ मैंने इस गान का यह अग 'रामकृष्ण कथामृत' से दिया है। यह अपने प्रकार की एक ही घटना न थी। रामकृष्ण ने अनेक शोकाकुल हृदयो को अपने अनेक मजनो द्वारा शाति प्रदान की है। परन्तु यह वीरतापूर्ण सन्देश सबमें एक-सा रहा है।

'Lafe of Shri Ramkrishna' (पृष्ठ ६४२-६१३) में यह वर्णन कुछ भिन्न प्रकार से हैं। रामकृष्ण ने भग्न-हृदय पिता को व्यथा-मरी कथा सुनी,

यह घटना वर्णन करते हुए मुझे बियोवन की कथा याद आ जाती है। वे भी एक मृतपुत्रा जननी को सान्त्वना देने के लिए, विना एक भी शव्द कहे, पियानो पर आकर बैठ गए थे और अपने गान से उसे सान्त्वना दी थी।

इस स्नेह-ममतामय एव दु.ख यत्रणाकुल जीवित मानवता के साथ उनके विव्य सम्बद्ध की अभिव्यक्ति एक मावावेगमय परन्तु सर्वथा पवित्र एव धार्मिक प्रतीक मे भी होती थी। जब सन् १८७२ मे उनकी पत्नी पहली वार<sup>1</sup> दक्षिणे-श्वर आई, तो रामकृष्ण की धार्मिक श्रद्धा से युक्त करुणा ने, जो कि सब प्रकार के ऐन्द्रयिक विकार व कामना से सर्वथा मुक्त थी, उसके अवगुण्ठन के नीचे एक देवीमूर्ति का साक्षात्कार किया। सवके सम्मुख उन्होंने इसकी घोषणा की। मई महोने की एक रात मे, जब पूजा की सब सामग्री तैयार हो गई, उन्होंने शारदा-देवी को काली के आसन पर वैठा दिया, और पुरोहित के रूप मे शोडषी पूजा<sup>3</sup> के अनुष्ठान के द्वारा नारीत्व को अर्चना की। उस समय दोनो ही एक अर्ध-वेतन व अतिचेतन समाधि-अवस्था मे लीन थे। और जव रामकृष्ण की समाधि

पर कुछ उत्तर नही दिया और अर्ध-चेतनावस्था मे निमग्न हो गए । अचा-नक ही उनका मुखमण्डल उद्मासित हो गया और वे तीव्र माव-भगिमा के साथ युद्ध-गान गाने लगे । इसके उपरान्त वे पुन साधारण अवस्था मे आ गए और उस दुखी पिता को स्नेहपूर्ण कथा द्वारा सान्त्वना दी ।

धनगोपाल मुखर्जी ने भी अपनी स्वाभाविक निपुणता के साथ इस घटना का जिस प्रकार स्वामी शिवानन्द ने वर्णन किया है, वैसा ही वर्णन किया है। परन्तु उन्होंने अपनी आँखो से यह घटना नही देखी थी। किन्तु शिवा-नन्द एव 'रामकृष्ण कथामृत' के रचयिता ने स्वय इसे देखा था।

१ शारदामणि, मार्च १८७२ से नवम्बर १८७३ तक, अप्रैल १८७४ से सित-म्बर १८७४ तक और फिर १८८२ मे, एव अन्तिम वार सन् १८८४ मे आकर रामकृष्ण की मृत्युपर्यन्त दक्षिणेश्वर मे उनके साथ रही । पहली बार जव वह अपने स्वामी के निकट आई, उस समय उसका स्वास्थ्य वहुत खराब था, पर उसने वढी वीरतापूर्वक मार्ग की कठिनाइयो का सामना करते हुए अत्यन्त धैर्य व परिश्रम के साथ वह यात्रा समाप्त की थी । राम-कृष्ण के जीवन मे यह एक अत्यन्त हृदयस्पर्शी घटना थी । उसका प्रथम वार २० महीने का वास, तथा दोनों रहस्यवादी साघकों का सर्वथा पवित्र एव भावावेगमय समान जीवन यह भी एक कम असाधारण वस्तु नही है ।

२ एक तात्रिक अनुष्ठान ।

### Downloaded From - https://preetamch.blogspot.com

१०४ \* रामकृष्ण

भग हुई तो उन्होंने अपनी सहचरी को 'माँ' शव्द से सम्वोधित किया । उनकी दृष्टि मे वह निष्कलक मानवता के जीवित प्रतीक की साक्षात् मूर्ति थी ।

उनकी परमात्मा सम्वन्वी घारणा क्रमिक रूप से विकसित हुई थी। प्रारम मे परमात्मा के सम्वन्व मे उनका यह विचार था कि वह एक सर्वव्यापी सत्ता है, जिसमे प्रत्येक वस्तु उसी प्रकार लीन हो जाती है, जिस प्रकार एक सूर्य प्रत्येक वस्तु को अपने अन्दर घुला-मिलाकर एक कर लेता है, परन्तु अन्त मे उनका यह विचार उस उज्ज अनुभूति के रूप मे परिणत हो गया कि समी पदार्थ पर-मात्मा हैं। वे सभी छोटे-छोटे सूर्यों के समान हैं, जिनमे कि वह (परमात्मा) व्याप्त व क्रियाशील है। यह ठीक है कि दोनो मे एक ही विचार है, परन्तु दूसरी घारणा पहली को इस प्रकार विपर्यस्त कर देती है कि न केवल उच्चतम से निम्नतम की ओर, अपितु निम्नतम से उच्चतम की ओर, भी एक दोनो तरफ जाने वाली श्रुखला है, जो कि अविच्छिन्न रूप से एक परमसत्ता के साथ सब जीवो को सथुक्त करती है। इस प्रकार मनुष्य पवित्र हो जाता है।

अपनी मृत्यु से दो वर्ष पूर्व सन् १८८४ के अप्रैल मे उन्होंने कहा था :

''में अब अपने अन्दर घटित होनेवाले परिवर्तन को अनुमब करने लगा हूँ। वहुत दिन हुए जब वैष्णवचरण ने मुझे कहा था कि जब मैं मनुष्य के अन्दर पर-मात्मा को देखने लगूंगा तभी मुझे पूर्ण ज्ञान प्राप्त हो जाएगा। अब मैं देखता हूँ कि रूपो को अनेकता के वीच में वही गति कर रहा है---कमी एक घर्मात्मा के रूप मे, कमी दम्मी के रूप में और कमी पातकी के रूप में भी वहीं प्रकट होता है। इसीलिए मैं कहता हूँ, 'नारायण ही धर्मात्मा पुरुष में है, नारायण हो दम्मी मे है, और नारायण ही पातकी व उच्छह्वल मनुष्य में भी है।'

पाठकगण जिससे कहानी के सूत्र को छोडकर मार्गभ्रष्ट न हो जाय और वे

१ इस घटना के एकमात्र प्रत्यक्षदर्शी साक्षी समीपवर्ती विष्णु के मन्दिर के पुजारी थे।

रामकृष्ण का नारी-पूजा-धर्म केवल अपनी निष्कलक पत्नी तक ही सीमित नही था। वे अत्यन्त पतित वेश्याओ तक में मी मातृत्व के दर्शन करते थे। विवेकानन्द ने कहा था, ''मैंने इस व्यक्ति को स्वय ऐसी स्त्रियो के सामने खडे हुए, उनके पैरो पर झुककर प्रणाम करते हुए और अश्रु-प्लावित नेत्रों के साथ यह कहते हुए देखा है कि ''माँ, तुम एक रूप में पथ में खडी हो, और दूसरे रूप में विषव की जननी हो। माँ, मैं नुम्हे प्रणाम करता हूँ, मैं तुम्हे प्रणाम करता हूँ।'' (my master)

पहले से ही यह जान सके कि अपने अनेक मोडो व घुमावो के बावजूद, यह नदी, जो कि कमी अपने-आपको अत्यन्त छोटी-छोटी धाराओ मे विमक्त करती हुई प्रतीत होती है, और फिर अपने मुख्य मार्ग पर लौटती हुई दिखाई देने लगती है, हमे कहाँ ले जा रही है, मैंने एक बार फिर उनके जीवन की बाद की कहानी का पूर्व निर्देश कर दिया है।

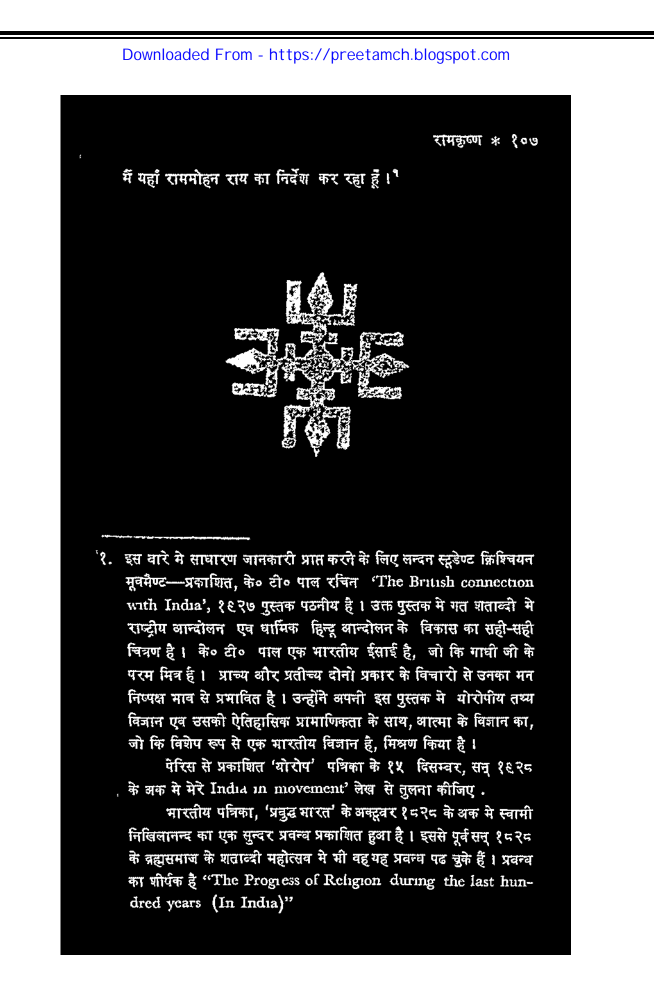
सन् १०७४ के करीव से मैं पुन अपनी कहानी प्रारम्भ करता हूँ, जवकि उन्होंने अपनी द्यामिक अनुभूति का चक्र पूर्ण कर लिया था, और जव उनके अपने कथनानुसार ही उन्होंने ज्ञानवृक्ष के तीन सुन्दर फल करुणा, मक्ति और त्याग को प्राप्त कर लिया था।

इसी समय मे बगाल के अनेक प्रसिद्ध व्यक्तियो के साथ उनकी मुलाकात के परिणामस्वरूप उन्हे उनके ज्ञान की अपूर्णता एव मारतीय आत्मा की उस विराट् भूखी शून्यता का, जो कि उनकी प्रतीक्षा कर रही थी, पता लगा । अपने ज्ञान की वृद्धि के सभी उपलभ्य साघनों का प्रयोग करने में, घार्मिक व विद्वान्, गरीव व अमीर, इघर-उघर घूमने वाले तीर्थयात्री, या विज्ञान और समाज के स्तम्भ-रूप सभी प्रकार के व्यक्तियों से ज्ञान प्राप्त करने में उन्होने कभी सकोच नहीं किया । वैयक्तिक अहकार उन्हे छू तक न सका था, बल्कि उनका यह विचार था कि 'सत्य के प्रत्येक अनुसन्धानकर्ता' ने कोई न कोई ऐसा विशेष प्रकाश प्राप्त किया है, जो कि उन्हे प्राप्त नहीं है, और इसलिए वे उनकी जुटन की उञ्छावृत्ति करने के लिए सर्वदा तत्पर रहते थे । और इसीलिए वह विना इस वात का विचार किये कि वे उसका किस प्रकार स्वागत करोंगे, जहाँ मी उन्हे उनका पता लगता था, उनके पास चले जाते थे । व

- १. कहणा, मक्ति और त्याग यह जान के तीन महाफल हैं। (सुप्रसिद्ध पडित विद्यासागर के साथ रामकृष्ण का साक्षात्कार, १ अगस्त १८८२) Life of Ramkrishna, पृष्ठ १२६।
- २ मैं पहले भी निर्देश कर चुका हूँ कि उन्हें अपने मन्दिर में प्रत्येक प्रकार के भगवद्-विश्वासियो एव विभिन्न सम्प्रदायानुयायियो के साथ वार्तालाप करने का दैनिक मुयोग प्राप्त था। जिस दिन भैरवी ब्राह्मणी ने यह घोपणा की यी कि रामकृष्ण ने भगवान का साक्षात्कार कर लिया है और वे ईश्वर के अवतार हैं, उस दिन से टूर-टूर से सब प्रकार के लोग उनके दर्शन के लिए आते थे। इस प्रकार सन् १८६८ से १८७१ के मध्यकाल में उन्होंने प्रसिद्ध

यहाँ पर, गत साठ वर्ष से भारत की आत्मा मे जो एक महान् जाप्टति-आन्दोलन चल रहा था, उसका एक सक्षिप्त विवरण योरोपीय पाठको की जान-कारो के लिए देना आवश्यक है । यद्यपि इस वर्ष (सन् १९२८) उनमे से एक सस्था, अर्थात् व्रह्मसमाज की स्थापना का शताब्दि समारोह मनाया जा रहा है, तथापि इस महाजागरण के सम्बन्ध मे कुछ विशेष मुनाई नही देता । ब्रह्मसमाज के प्रतिप्ठाता की यादगार के इस महान् अवसर पर भारतवासियों के साथ समस्त मानव-जाति को ही इसमे अपना सहयोग देना चाहिए । क्योंकि सव कठिनाइयो व वाघाओ के वावजूद उसने ही सर्वप्रथम प्राच्य और प्रतीच्य, युक्ति और विश्वास के बीच समानता के आधार पर सहयोग प्रारम्भ करने की इच्छा और साहस प्रकट किया था । और विश्वास से उसका अभिप्राय उस अन्व स्वीकृति से नही है, जिसमे कि अनेक शताब्दियो से पद्दलित जातियाँ इस शब्द का प्रयोग करती रही ई । अपितु उसका अभिप्राय एक जीवित व चक्षुष्मान् अन्तर्दर्शन से है ।

वगाली कवि माइकेल मधुसूदन दत्त, जिन्होने हिन्दू-धर्म को त्यागकर ईसाई वर्म ग्रहण कर लिया था, एव वेदान्तशास्त्र के घुरन्वर विद्वान पडित नारायण शास्त्री व पद्मलोचन आदि अनेक पडितो से परिचय किया था । सन् १८७२ मे वैष्णव उपाध्याय तथा आर्यसमाज के सस्थापक दयानन्द से, जिसके सवध मे में अगले अध्याय में वर्णन कर्लंगा, उनका साक्षात्कार हुआ । देवेन्द्रनाथ टैगोर से उन्होंने कव मुलाकात की थी, उसको ठीक-ठीक तारीख देना मेरे लिए समव नहीं है। इस वारे में हिन्दू विद्वानों का एकमत नहीं है. तथापि सन् १८६.७० के वाद इसकी समावना नही है। ठाकुरवशियो ने १८६४-६५ के लगमग तारीख दी है। रामकृष्ण के प्रामाणिक-जीवनी-लेखक 'म' (महेन्द्रनाथ गुप्त) ने रामकृष्ण के इस कथन के आधार पर कि उनकी मुला-कात के अवसर पर केशवचन्द्र सेन आदि ब्रह्मसमाज के मच पर उपासना कर रहे थे, इसका समय सन् १८६३ निर्धारित किया है । केशवचन्द्र १८६२ से १८८४ तक उक्त समाज के आचार्य रहे है, इसके अतिरिक्त कुछ ऐसे कारण हैं, जिनसे सन् १८६४-६४ में रामकृष्ण वहाँ यात्रा न कर सकते थे, इसकी पुष्टि होती है। जो मी हो, सन् १८७४ में जब केशव नवीन ब्रह्म-समाज के प्रवान थे, तब केशव से उनकी मुलाकात हुई, और उसी समय से उनके हादिक सम्वन्ध स्थापित हुए ।



### ६ ऐक्य-निर्माता

[राममोहन राय, देवेन्द्रनाथ टैगोर, केशवचन्द्र सेन, दयानन्द]

रामगोहन राय वह असाधारण पुरुप थे, जिन्होंने इस प्राचीन महाद्वीप के आच्यात्मिक इतिहास में एक नये युग का प्रारम्भ किया था, वहीं वास्तव में भारत में सबसे प्रथम विध्वनागरिक थे। अपने जीवन के साठ वर्ष (१७७४-१८३:) से भी कम समय में उन्होंने प्राचीन एशिया की महान् पौराणिक गाथाओ से लेकर आधुनिक योरोप के वैज्ञानिक वुद्धिवाद तक सभी प्रकार के विचारों का अपने अदर समावेश किया या<sup>9</sup>।

१ राममोहन की जीवनी एव रचनाओ के लिए सन् १६२४ में मद्रास के नटेसन द्वारा प्रकाशित 'Raja Ram Mohan Roy, his writings and Speeches देखिए । परन्तु कालक्रम का सही निर्देश न होने के कारण उक्त ग्रथ का आकर्षण विनष्ट हो गया है ।

मॉडर्न रिव्यू, कलकत्ता ऑफिस से प्रकाशित, रामचन्द्र चटर्जी लिखित, Ram Mohan Roy and Modern India, १६१८ श्रीर्खक पुस्तिका भी द्रष्टव्य है। यह दोनो पुस्तके किसी अश तक मिस सोफिया डोव्सन कोलेट द्वारा लिखित राममोहन राय को जीवनी पर आधारित हैं। मिस सोफिया राममोहन को व्यक्तिगत रूप से जानती थी।

कलकत्ता की 'मॉडर्न रिव्यू' पतिका के १९२० के सितम्बर मास के अक मे प्रकाधित एन० सी० गागुली रचित महत्त्वपूर्ण लेख के कुछ अश भी इस सम्बध में द्रष्टव्य हैं। राजकोट, वम्बई के 'झोरियण्टल क्राइस्ट हाउस' से प्रकाशित मणिलाल सी० पारीख रचित 'राजर्षि मोहन राय', एव अक्टूबर सन् १९२८ के मॉर्डर्न रिव्यू मे प्रकाशित प्राष्थापक घीरेन्द्रनाथ चौषरी

एक सम्भ्रान्त वगाली परिवार<sup>1</sup> मे उनका जन्म हुआ था, जिन्हे उत्तरा-धिकार-सूत्र से राय की उपावि प्राप्त थी। उनकी शिक्षा मुगल मम्राट् के दर-वार मे हुई थी, जहाँ की सरकारी भाषा फारसी थी।

वाल्यकाल मे उन्होंने पटना के स्कूल मे अरवी भाषा सीखी, और इसी भाषा में अरस्तू को रचनाओ तया यूक्लिड का अध्ययन किया । इस प्रकार जन्म<sup>2</sup> से एक कट्टर व्राह्मण होने पर भी इस्लामिक संस्कृति में उनका पोपण हुआ । चौदह से सोलह वर्ष की अवस्था मे, जब कि उन्होंने काशी में संस्कृत पढना प्रारम किया, उससे पूर्व, उन्हे हिन्दू धर्मशास्त्रो के सम्वन्व में कोई ज्ञान न था । उनके हिन्दू जीवनी लेखक कहते है कि यह उनका दूसरा जन्म था । परन्तु यह स्पप्ट है कि एकेश्वरवाद में विश्वास करने के लिए उन्हे किसी प्रकार की वेदान्त-णास्त्र की शिक्षा की आवश्यकता न थी । इस्लाम के साथ सम्पर्क के कारण वाल्यकाल में ही उनके अन्दर इसकी जड जम चुकी थी, और हिन्दू रहस्यवाद के विज्ञान तथा अनुशीलन ने सूफीवाद के अमिट प्रभाव को, जिसका उष्ण-नि:-श्वास उनके जीवन के प्रारम से ही उनके शरीर में व्याप्त हो रहा था, केवल और अधिक हद व णक्तिशाली वना दिया ।<sup>3</sup>

लिखित Ram Mohan Roy the Devotee प्रवध मी पठनीय है।

राममोहन राय द्वारा प्रतिष्ठापित ब्रह्मसमाज नामक धार्मिक सस्था के सम्वच मे जिवनाच शास्त्री प्रणीत History of the Brahma Samaj दो खण्ड, १९११, कलकत्ता देखिए।

- राममोहन राय के परिवार का मूल निवास-स्थान मुणिदावाद था। उनका जन्म लोअर वगाल के वर्दवान शहर मे हुआ था।
- २. राममोहन पितृकुल से वैष्णव थे ।
- राममोहन राय की एक प्रवल बुद्धिवादी, एव अपनी जाति के घातक व भयानक अन्थविश्वासो के विरुद्ध युद्ध करनेवाले समाज-सुधारक के रूप मे रूपाति होने के कारण उनकी स्वामाविक अन्तर्दर्शन-शक्ति एव रहस्यवादी प्रकाश, विशेषतः पाण्चात्यों की दृष्टि में, किसी अश तक धुँघले पड गये हैं, परन्तु घीरेन्द्रनाथ चौधरी द्वारा उनकी प्रतिमा के रहस्यवादी पहलू को पुन. सम्मुख लाने का प्रयत्न किया है। उनकी वुद्धि की यह स्वतन्त्रता कभी इतनी मूल्यवान न होती, यटि वह समान रूप से गमीर एव नानाविष मक्ति-तत्त्वो पर आधारित न होती। बचपन से ही कुछ यौगिक ध्यान-साधनाओ, यहाँ तक कि कुछ तान्त्रिक अनुष्ठानों का भी, जिनका कि बाद

उनकी सग्रामप्रिय प्रतिमा के उत्साह ने, जो फि एक युद्धघोटक के समान जीवत व दुर्निवार था, उन्हें सोलह वर्ष की अवस्था में ही मूर्तिपूजा के विरुद्ध एक जीवनव्यापी सग्राम में प्रवेश करने के लिए वाघ्य कर दिया । उन्होंने कट्टर पौराणिक हिन्दू वर्म के खण्डन से फारसी भाषा ये एक पुस्तक प्रकाशित की, जिसकी भूमिका अरवी मापा में लिखी थीं । इस पर क्रुद्ध होकर उनके पिता ने उन्हें घर से निकाल दिया। वार वर्ष तक उन्होंने भारतवर्य और तिव्वत के नाना स्थानों में अमण किया । तिव्वत में उन्होंने वौद्ध घर्म का अघ्ययन किया, यद्यपि वह उससे प्रेम न कर सके, और इसके कारण उन्हें घर्मोन्मत्त लामानुयायियों के हाथो मृत्यु का खतरा भी उठाना पडा । वीस वर्ष की अवस्था में पिता के दारा अपने उद्दण्ड पुत्र को फिर घर बुलाने पर वे घर चले गये । उन्हें ससार के पिजरे में बाँघ रखने के लिए उनका विवाह कर दिया गया । परन्तु ऐसे पक्षी को कोई पिजरा अपने अन्दर कैद नही रख सकता ।

चोवीस वर्ष की अवस्था मे उन्होंने अग्रेजी, हिन्नू, ग्रीक और लैटिन सीखना प्रारम्भ किया । उन्होंने योरोपियनो से अपना परिचय वढाया और उनके कानून एव शासन-प्रणालियों का अव्ययन किया । इसके फलस्वरूप अग्रेजो के विरुद्ध उनकी दुर्मावना दूर हो गयी, और वह उनके समर्थक हो गये । अपनी जाति के उच्चतम स्वार्थों को टब्टि मे रखते हुए उन्होंने अग्रेजो का विश्वासमाजन होकर उनकी मित्रता अजित की । राममोहन राय ने अनुमव किया कि भारत को पुन-रूजीवित करने के संघर्ष की सफलता के लिए उन्हे योरोप पर ही निर्भर करना होगा । एक बार फिर उन्होंने सती-प्रथा के बर्वर रिवाज के विरुद्ध अपना तर्क-

मे उन्होंने खण्डन किया है, उन्होंने अनुशीलन किया था। वह कई-कई दिनो तक परमात्मा के नाम व उसके किसी एक गुण पर व्यान लगाया करते थे और तब तक शब्द का जाप जारी रखते थे, जब तक कि परमात्मा अपनी उपस्थिति को अभिव्यक्त न कर देता था। (पुरस्वरण का अभ्यास) इन दिनो दे ब्रह्मचर्य एव मौनव्रत का अवलम्बन कर सूफीवाद की रहस्य-वादी साधनाएँ किया करते थे। वगाल की मक्ति-साधना की अपेक्षा, उन्हे मूफीबाद अधिक तृप्तिदायक प्रतीत होता था। उनकी अहकारी प्रकृति को वगाल का मक्तिवाद मावनाप्रधान होने के कारण रुचिकर न लगता था। परन्तु उनकी दृढ इच्छा-शक्ति एव बुद्धि कमी निष्क्रिय नही रहती थी। वे उनके मावो को सदा नियन्त्रित करती रहती थी।

पूर्ण संग्राम प्रारभ किया।<sup>1</sup> इससे उनके विरुद्ध एक भयानक विरोध का तूफान उठ खडा हुआ, और ब्राह्मणो की प्रेरणा पर सन् १७६६ मे उन्हे फिर अपने घर से निकाल दिया गया। और कुछ वर्ष वाद उनकी माता, यहाँ तक कि उनकी पत्नी ने भी, जिनसे बढकर और कोई उनका निकटतम स्नेहमाजन न हो सकता था, उनके साथ रहने से इनकार कर दिया। इस प्रकार सब वन्धु-वान्ववो से परित्यक्त होकर उन्होंने वारह वर्ष का कठोर समय अपने दो-एक स्कॉटिश मित्रो के साथ वडे धैर्य व साहसपूर्वक व्यतीत किया। प्रारम्भ मे एक टैक्स-कल-कटर की सरकारी नौकरी पर नियुक्त होकर, धीरे-धीरे उन्नति करने हुए वह जिले के सर्वोच्च शासक के पद पर पहुँच गये।

पिता की मृत्यु के बाद, उनके बन्चु-वान्यवो से फिर उनका मेल हो गया, और वे प्रचुर सम्पत्ति के उत्तराधिकारी हुए । दिल्ली के सम्राट ने उन्हे राजा की उपाधि प्रदान की, और कलकत्ता मे उनका विशाल महल एव कई रमणीय उद्यान थे । अपने महल मे वे एक राजा के समान रहते थे और अम्यागन्तुक अतिथियो का पौरस्त्य रीति के अनुसार गायक एव नर्तको के सहयोग से आदर के साथ आतिय्य-सत्कार करते थे । उनका एक चित्र व्रिस्टल के अजायवघर मे सुरक्षित है, जिसमे उनके मुखमण्डल का पौरुषेय सान्दर्य एव लोहित आयत नेत्रो को मधुरिमा देखने योग्य है । माथे के ऊपर मुकुट के समान ग्रुभ्र पगडी श्रोभाय-मान है, और एक भूरे रग की अचकन पर जरीदार शाल ओढे हुए हैं । <sup>9</sup> यद्यपि उनका रहन-सहन अलिफ लैला के राजकुमार के समान था, तथापि उससे उनके हिन्दू धर्मशास्त्रो के अध्ययन एव वेदो की विग्रुद्ध जावना को पुनर्जीवित करने के सग्राम मे कोई बाधा न पढती थी । अपने इस उद्देश्य को पूरा करने के लिये

- १ कहा जाता है कि राममोहन सन् १०११ में अपनी एक तरुणी साली के सतीदाह में उपस्थित थे। लडकी के दारुण संघर्ष ने दाह की वर्बरता के दृश्य को और भी भयानक बना दिया। इस घटना ने राममोहन राय को इस कदर व्याकुल व अभिभूत कर दिया कि जब तक उन्होने देश से उक्त राक्षसी प्रया का अन्न न कर दिया—उनकी आत्मा को शान्ति न मिल सको।
- २ वे मुसलमानो की पोशाक पहनते थे। वाद में उन्होंने ब्रह्मसमाज में भी उसी पोशाक को लादना चाहा, परन्तु इसमें दे सफल न हो सके। पोशाक के वारे में उनकी सौन्दर्य-रुचि, स्वास्थ्य-भावना, एव आरामप्रदता का विचार, हिन्दू-घर्म की अपेक्षा मुसलमानों से ही अधिक मिलता-जुलता था।

संकोच नही करते । परन्तु जब कोई उन पर यह आक्षेप करता था कि वे 'सकलनवादी' (Eclestic) है तो वे यत्नपूर्वक उसका प्रतिवाद करते थे, और उनके सब शिष्य भी इस वारे मे एकमत हैं। उनकी धारणा थी कि धार्मिक अनु-भूति को गहराई तक पहुँचने वाला मोलिक सक्लेपणात्मक विग्लेपण ही किसी सिद्धान्त का आधार होना चाहिए। इसलिए उनके मत को वेदान्त के अद्वैतवाद या ईसाई धर्म के एकेश्वरवाद से मिलाना उचित नही है। राय का ईश्वरवाद वेदान्त के 'निरपेक्ष' और अठारहवी शताब्दी के विश्वकोपिक विचार---निराकार ब्रह्म और तर्क---इन दो स्तम्भो पर आश्रित है।

राममोहन राय वस्तुतः क्या चाहते थे, उसे वर्णन करना सहज नही है, और उनकी अनुपस्थिति मे उसकी उपलव्वि तो और भी कठिन है। कारण उसके लिए आलोचनात्मक बुद्धि और विज्वास का एक अद्भुत सम्मिश्रण यहाँ तक वाछित है कि अतीन्द्रिय अनुभूति से उपलव्ध ज्ञान सगतरूप से बुद्धि द्वारा नियत्रित व णासित हो सके उसका दैहिक और नैतिक गठन राजोचित होने पर भी वह अपने दैनिक जीवन के संतुलन को एक क्षण के लिए भी विनष्ट किए विना अथवा अपनी दिनचर्या मे किसी वाघा के विना घ्यान के उच्चतम शिखरो पर आरोहण कर सकते थे। वे उस अतिमाबुकता से, जिसके कि वगाली मक्त प्राय. शिकार हो जाते हैं, निरतर अपनी रक्षा करते रहते थे और उसे अत्यन्त घृणा की दण्टि से देखते थे।<sup>2</sup> इसके एक णताव्दी वाद अरविन्द घोप के अतिरिक्त हम अन्य किसी व्यक्ति के अन्दर एक उच्चतम कोटि के मन का इस प्रकार

हुआ था। प्रत्येक णनिवार को यहाँ पर, सात से ६ वर्ज तक वेदो का पाठ, उपनिपदो की आवृत्ति, वेदो के ऊपर नाना उपदेश और स्तोत्रगान होते थे। अधिकाश स्तोत्र राममोहन राय के अपने बनाये हुए थे, जिन्हें गाने के समय एक मुसलमान वादक साथ मे साज बजाया करता था।

- १ राममोहन राय का एकेस्वरवाद, उसके परवर्ती ब्रह्मसमाज के आचार्यों के एकेस्वरवाद की अपेक्षा विजेपत. देवेन्द्रनाथ के मतवाद की अपेक्षा, बाइविल के अघिक निकट है।
- २. सन् १९२५ के अक्टूबर मास के 'मॉडर्न रिव्यू' मे प्रकाशित घोरेन्द्र नाथ चौवरो लिखित 'मक्त राममोहन राय' लेख देखिए—'' घ्यान भग के अनेक कारणो के विद्यमान होते हुए भी राजा प्राय. ही ब्रह्मसमाधि मे निमग्न पाये जाते थे ''राजा के निकट शारीरिक क्रिया मे किसी अस्वामाविक परिवर्तन का नाम समाधि है, जो कि अपनी इच्छानुसार पैदा किया जा

विभिन्न शक्तियो के साथ उत्कृष्टतम व स्वतत्र समिश्रण नही पाने । यह ऐसी वस्तु नही है जिसे आसानी से किसी को दिया जा सके, और वास्तव मे इसे अविकृत रूप मे किसी को दे सकना एकदम असमव ही है । राममोहन राय के उत्तराधिकारी यद्यपि सर्वथा पवित्र व उदारहृदय व्यक्ति थे, तथापि उन्होंने उनकी शिक्षाओ को इस प्रकार वदल डाला कि उन्हे पहचानना मी मुश्किल है । तथापि ब्रह्मसमाज के विधान—व अधिकारपत्र—ने, जिसमे ऐसे अश भी थे, जिन्हें उसके उत्तराधिकारी समझ व ग्रहण कर सके, मारत व एशिया मे एक नवयुग की स्थापना की और इस एक शताब्दी ने इसके विचार के महत्त्व को ही प्रकट किया है ।

इसके अन्य व्यावहारिक पहुलुओ पर राय ने अपने समाज-सुधार सम्बन्धी

सकता है, यह एक गम्मीर निद्राकालीन अचेतनावस्था भी नही है, अपितु यह समस्त पदार्थों मे ब्रह्म की उपलब्धि करने और अपनी आत्मा का विश्वात्मा को समर्पित करने की एक उच्चतर आघ्यात्मिक साधना व अम्यास है। उनके लिये आत्म साक्षात्कार का अर्थ विश्व की सत्ता को अस्वीकार करना नही है

' अपितु प्रत्येक अनुभूतिकरण के मच्य ईण्वर का साक्षात्कार करना है' राममोहन राय प्रधानतः एक साधक थे ''वह पूर्णरूप से वेदान्तिक होते हुए भी यह अनुभव करते थे कि उपनिषदे आत्मा की भक्ति-लालसा को पूर्णतया तृप्त नही कर सकती, और न ही वे वगाल के भक्तिवाद का ही समर्थन कर पाते थे '''परन्तु उनका ख्याल था कि मक्ति-लालसा की तृप्ति सूफीवाद के द्वारा समव है। ''

- शिन अनेक सुधारो को उन्होने क्रियान्वित किया था व करने की चेष्टा की थी, उनकी पूर्ण तालिका देना अत्यन्त कठिन है। उनमे से कुछ मुख्य-मुख्य सुधारो का ही निर्देश करना पर्याप्त है। उन्होंने यह प्रमाणित किया कि सतीदाह शास्त्र-विरुद्ध है, और सन् १८२६ मे उन्होंने इसे रोकने के लिये व्रिटिश सरकार से अनुरोध किया। उन्होंने वहुविवाह के विरुद्ध मी अपनी
- आवाज उठाई । इसी प्रकार विषवा-विवाह, अन्तर्जातीय विवाह, मारतीय एकता, हिन्दू-मुस्लिम ऐक्य, हिन्दू-जिक्षा आदि इन सब सुधारों के लिये उन्होने जी-तोड प्रयत्न किया । हिन्दू-जिक्षा को वे योरोपीय जिक्षा के वैज्ञानिक आदर्श पर सगठित करना चाहते थे, और इसी उद्देश्य से उन्होंने भूगोल विद्या, ज्योतिषण्ञास्त्र, ज्यामिति और व्याकरण आदि अनेक विषयो पर वेंगला मे पाठ्य-पुस्तके लिखी । प्राचीन भारतीय यादर्श के अनुसार

# ११२ 🖈 रामकृष्ण

उन्होंने वेदो का वँगला व अग्रेजी मे अनुवाद किया और उन पर व्याख्याएँ लिखो। यही नहीं, वे और भी आगे वढे, और उपनिपद और सूत्रों के साथ-साथ उन्होंने ईसाई वर्मपुस्तको का मों नूक्ष्म वय्ययन किया। कहा जाता है कि वे सबसे पहले उच्चवशीय हिन्दू थे, जिन्होंने ईमाई धर्म की णिक्षाओं का अव्ययन किया था। सन् १८२० मे उन्होंने वाइत्रिल के आवार पर 'The precepts of Jesus, a Guide to peace & Happiness' 'शान्ति व आनन्द की पय-प्रदर्शक ईसा की जिलाएँ' नामक पुस्तक प्रकाशित की । सन् १८३६ के लगभग उन्होंने अपने एक योरोपियन मित्र प्रोटेस्टेण्ट पादरी ऐडम द्वारा स्थापित एकेण्वर-वादी समाज की सदस्यता स्वीकार की । ऐडम मन ही मन मे यह सोचकर खुश होते ये कि उन्होंने राममोहन राय को ईसाई धर्म मे दीक्षित कर लिया है, और वह मारतीयो के लिए ईसाई धर्म के प्रचारक के रूप मे कार्य करेगे । परन्तू राय को कट्टर ईसाई वर्म को जजीर मे जकडना उसी प्रकार असमव था, जैसा कि कट्टर हिन्दू धर्म मे, यद्यपि वह यह समझते थे कि उन्होंने ईसाई धर्म के वास्तविक अर्थ को समझ लिया है। इसलिए दे एक स्वतन्त्र ईफ्वरवादी ही रहे, जो कि मूलतः वुद्धिवादी एवं नीतिवादी थे । ईसाई घर्म से उन्होंने उसके नैतिक सिद्धान्तो को ग्रहण कर लिया, परन्तु ईसा के देवत्व को उसी प्रकार त्याग दिया, जिस प्रकार कि उन्होंने हिन्दू अवतारो को त्याग दिया था। एक उग्र आवेशमय एके-श्वरवादी होने के कारण उन्होंने तिसत्ता का मी अनेकेश्वरवाद के समान ही खण्डन किया । इसके फनस्वरूप ब्राह्मण व ईसाई पादरी दोनो ही उनके दूरमन हो गये।

परन्तु वे ऐसे व्यक्ति नही थे, जो इन बातो से घवरा जाते । जब अन्य सब उपासना-मन्दिर उनके लिए बन्द हो गये<sup>9</sup>, तो उन्होंने अपने व ससार के अन्य समस्त स्वतन्त्र विश्वासियों के लिए एक पृथक् उपासना-मन्दिर की स्था-पना की । इससे पूर्व वह सन् १८९४ में अद्वितीय एव अदृष्य परमात्मा की उपासना के लिए एक आत्मीय समा (मित्र-गोण्डी) की भी स्थापना कर चुके थे । सन् १८२७ में उन्होंने गायत्री मन्त्र पर, जोकि हिन्दुओ का सबसे प्राचीन ईश्वरीय मन्त्र समझा जाता है, एक पुस्तिका प्रकाशित की । जौर अन्त मे सन् १८२८ में टेगोर प्रमृति उनके मित्रो ने उनके घर पर एकत्रित

१ एकमात्र ऐडम साहव के एकेश्वरवादी गिर्जे को छोडकर । परन्तु उस समय उनके उपयुक्त गिर्जे की अवस्था सतोषजनक न थी ।

होकर एकेण्वरवादी सम्गज की स्थापना की। के इस समाज ने ही वाद मे ब्रह्मसमाज ( आदि अह्यसमाज ) ईण्वर का मन्दिर, के नाम से मारत मे एक क्रान्तिकारी जीवन का सूत्रपात किया । इस समाज को ''उस सनातन, अगम्य एव अपरिवर्तनज्ञोल समा की पूजा व उपासना में" "जो कि विश्व की सुष्टि-कर्ता व पालक है'', समर्पित किया गया था । और यह निश्चय किया गया था कि "कोई मी मनुष्य या मनुष्यों का सम्प्रदाय जो अन्य किसी विशेष नाम से लपने अमीप्ट देवता व देवताओं को पुकारता है, वह उस नाम, उस विशेषण, या उम उपाधि से" यहां ईज्वर की पूजा न कर सकेगा। इस मन्दिर का द्वार सवके लिए पुला हुआ था। राममोहन राम की इच्छा थी कि उनका ब्रह्मसमाज वर्ण, जाति, देश और वर्म के भेदमाव के विना मनुष्य मात्र के लिए एक सार्व-जनिक पूजावेदी मे परिणत हो जाय । उन्होंने अपने दानपत्र मे लिखा है कि किसी भी धर्म की ''निन्दा, उपहास व अवहेलना न की जा सकेगी।'' इस सम्प्र-दाय का मुख्य उद्देश्य "विश्व के सृष्टिकर्ता एव पालनकर्ता के सम्वन्ध मे मनुष्य के घ्यान एव विचार को प्रोत्साहित करना" एव "सव धर्मों व सव विग्वासो के मनुष्यों में औदार्य, दया, करुणा और नैतिकता को उद्वृद्ध करके उनके पारस्परिक मिलन को टढ वीर शक्तिणाली वनाना " था।

इत्तके वाद एक सार्वभौम धर्म स्थापित करने की उनकी अभिलापा हुई, जिसे राममोहन राय के शिष्य एव मक्तो ने स्वेच्छापूर्वक 'विश्वधर्म' का नाम दिया था । परन्तु इस शब्द को इसके पूर्ण व शाब्दिक अर्थ मे ग्रहण नही करता, कारण राय ने इसमे से सव प्रकार के अनेकेश्वरवादों के उच्चतम के लेकर निम्नतम रूपो का वहिष्कार कर दिया था । जो मनुष्य वर्तमान काल की धार्मिक वास्त-विकताओ को निष्पक्ष होकर देखना चाहता है, उसे इस वात को दृष्टिगोचर रखना आवश्यक है कि अनेकेश्वरवाद ईसाई धर्म का उच्चतम एकता मे त्रिसत्ता की अभिव्यक्ति से लेकर, अपनी निम्नतम अभिव्यक्तियो मे मनुष्य जाति के दो तिहार्ड माग पर अधिकार किये हुए हैं । राय जव अपने-आपको एक हिन्दू एके-म्वरवादी कहते है तो वे वास्तव मे विलकुल ठीक ही कहते हैं, पर वे इस्लाम तथा ईमाइयत इन दोनो अन्य एकेश्वरवादी धर्मो से मी शिक्षा प्राप्त करने मे कोई

२५ अगस्त सन् १८२५ को इस उपासना समा का प्रथम अधिवेशन

१ जिस जमीन पर मन् १०२९ मे एकेश्वरवादी मन्दिर का निर्माण हुआ था, उसके क्रयपत्र की दस्तावेज में पहली वार भूल से ब्रह्मसमाज का प्रयोग हुआ है।

णक्तिशाली आदोलनो पर वल दिया है, जिन्हे कि तत्कालीन अग्रेजी णासन का पूर्ण समर्थन प्राप्त था । उस समय के अग्रेज शासक काज के अग्रेज शासको से वहुत अविक उदार व वुद्धिमान रे थे। राममोहन के देश-प्रेम मे संकोर्णता की गन्व मात्र न थी। वह स्वतन्त्रता और नागरिक तथा धार्मिक प्रगति के सिवाय अोर किसी वस्तु की परवाह न करते थे। वह अग्रेजो को मारत से निकाल वाहर करने के स्यान पर उन्हें यहाँ प्रतिष्ठिन हुए देखना चाहते थे, परन्तु एक राक्षस के समान नही, जो कि उनका रक्त चूसना चाहता है, अपितु इस रूप मे कि उनका रक्त, उनका स्वप्न, उनका विचार मारतीयों के साथ घुल-मिल जाय । वे यहाँ तक आगे वढ गये थे कि वे चाहते थे कि मारतीय अंग्रेजी को ही अपनी सार्वजनिक भाषा स्वीकार कर ले. ताकि भारत सामाजिक रूप से पश्चिमी आदर्शों को अपना सके और उसके वाद स्वतन्त्रता प्राप्त करके शेप एशिया को भी जागृत कर सके । उनके समाचारपत्र ससार की समस्त पराघीन जातियो-आयर्लेण्ड, पददलित नेपल्स, और १८३० के जुलाई के दिनो के विप्लनी फ्रान्स---को स्वाघीनता के आन्दोलन मे आवेणपूर्वक भाग लेते थे। परन्तु इगलँड के इस विश्वस्त सहयोगी ने स्पष्ट रूप से उसे यह सूचित करने मे भी किसी सकोच का अनुभव नहीं किया कि यदि अपनी जाति को उन्नत करने के लिये नेता के रूप मे उसकी आशाएँ सत्य सिद्ध न हुईँ तो वह उससे अपना सम्वन्ध-विच्छेद कर लेंगे ।

स्त्री-शिक्षा का प्रचार करने का भी उन्होने प्रयत्न किया । यही नहीं, विचार एव समाचार पत्रो की स्वतन्त्रता, कानूनी सुघार एव राजनैतिक समानता आदि के लिए भी उन्होंने आन्दोलन किया ।

सन् १८२१ मे उन्होने एक वगाली समाचारपत्र की स्थापना की थी, जो कि भारतीय समाचारपत्रों का जनक है। उसके साथ ही उन्होंने एक फारसी पत्र और वैदिक विज्ञान के अध्ययन के लिए 'वेद मन्दिर' नामक एक अन्य पत्र का सचालन प्रारम्भ किया। इसके अतिरिक्त प्रयम आधुनिक हिन्दू कालेज, नि.शुल्क विद्यालयों और उनकी मृत्यु के दस वर्ष वाद कल-कत्ता में स्थापित प्रथम स्त्री पाठशाला के लिए भारत उनका ऋणी है। (१९४३)

२ गवर्नर जनरल लार्ड विलियम दैण्टिक की मित्रता व सहयोग के त्रिना राममोहन राय घर्मोन्मत्त मदान्व ब्राह्मणों के विरुद्ध आगे वढने व अपने कुछ अत्यन्य आवश्यक समाज-मुवारों को अमल में लाने में कमी समर्थ न हो सकते थे ।

मन् १९३० के अन्त के लगभग देहली के सम्राट ने उन्हे अपना राजदूत वनाकर इगलैण्ड भेजा, क्योकि राय ईस्ट इण्डिया कम्पनी को नई सनद देने के सम्वन्ध मे हाउस आफ कामन्स मे होनेवाले विवाद मे सम्मिलित होना चाहते थे । वे सन् १९३१ के अप्रैल मे इगलैण्ड पहुँचे और लिवरपूल, मैंचेस्टर, लन्दन तथा राजदरवार मे उनका वढा सत्कार हुआ । वहाँ उन्होंने बैन्थम प्रमृति अनेक व्यक्तियो से मित्रता का सम्वन्च स्थापित किया । वहाँ से कुछ दिन के लिये वे फान्स भी गये, और २७ सितम्वर सन् १९३३ को मस्तिष्क-ज्वर के कारण व्रिस्टल मे उनकी मृत्यु हो गयी । वहीं उनकी समाधि वनी हुई है, जिसके ऊपर लिखा है —

''परमात्मा के एकत्व में हढ विश्वास रखनेवाला एक सच्चा व्यक्ति : उसने अपना समस्त जीवन पूर्ण श्रद्धा के साथ केवल परमात्मा की उपासना में व्यतीत किया है।'' योरोपीय माषा में ''मानव-एकता की उपासना में'' मी कहा जा सकता है, इसका भी वही अर्थ है।

इस महान् शक्तिशाली व्यक्ति ने साठ वर्ष तक भारत की भूमि को अपने हल से जोता है और उसके प्रयत्नो से उसका एकदम रूपान्तर हो गया है। हमारे लिये यह वडी लज्जा की बात है कि ऐमे महान् पुरुष का नाम योरोप व एशिया के किसी स्मृति-मन्दिर में अकित नही है। संस्कृत, बँगला, अरवी, फारसी और इगलिश के एक महान् लेखक, आधुनिक बँगला के गद्य के जन्मदाता, नाना प्रकार के प्रसिद्ध स्तोत्र, कविता, उपदेश, दार्शनिक ग्रथ एव राजनैतिक लेखो के रचयिता व लेखक के रूप मे उसने अपने विचारो व मावो के बीजो का खुले हाथ वपन किया है। और बगाल की उर्वरा भूमि से एक फसल-कार्यों और मनुष्यो की फसल---जत्पन्न हुई है। और उनकी ही प्रेरणा से (जो कि एक महत्वपूर्ण तथ्य है) टैगोरो की बहार आयी है।

रवीन्द्रनाथ के पितामह ढारकानाथ टैगोर, जो कि राममोहन राय के परम मित्र थे, उनकी मृत्यु के वाद ब्रह्मसमाज के मुख्य पृष्ठ-पोषक हुए । रवीन्द्रनाथ के पिता देवेन्द्रनाथ ठाकुर (१८१७-१६०५), जो कि रामचन्द्र विद्यावागीश की अध्यक्षता के वाद राममोहनराय के ढि़तीय उत्तराधिकारी नियुक्त हुए, वही असली

१ राममोहन राय के संदृश ढारकानाथ भी सन् १८४६ में इगर्लेंड की यात्रा करते हुए परलोक सिंघार गये । ब्रह्मसमाज के इन दोनों प्रथम कर्णधारों की पश्चिम में मृत्यु ही इस वात का धोतक है कि दे योरोप की घारा में बह रहे थे ।

व्यक्ति थे, जिन्होने वास्तव मे ब्रह्मसमाज को सगठित किया । यह महापुरुप, जिसे रू उसके देशवासियों ने 'महर्पि' की उपाधि से विभूपित किया था, उसका सक्षिप्त वर्णन १ देना आवश्यक प्रतीत होता है :

देवेन्द्रनाय जारीरिक व मानसिक सौन्दर्य, उच्च वुद्धि, नैतिक पवित्रता और पूर्ण कुलीनता के अधिकारी थे । यह गुण वे अपनी सन्तान को भी उत्तराधिकार मे दे गये हैं । इसके अतिरिक्त वे वैसे ही गम्मीर एव आवेगमय काव्यानुभूति के भी स्वामी थे ।

एक धनी परिवार के ज्येष्ठ पुत्र के रूप मे कलकत्ता में उनका जन्म हुआ था। कट्टरपत्थी परम्पराओं में पलकर अपनी युवावस्था में वे सासारिक प्रलोगनों व वैषयिक मुखो के जाल में फैंस गये। परन्तु उनके परिवार के एक सदस्य की मृत्यु ने उन्हें इस जाल से वचा लिया। लेकिन धार्मिक शान्ति प्राप्त करने से पूर्व उन्हें एक दीर्घ नैतिक सकटकाल में से गुजरना पडा। यह घ्यान देने योग्य है कि उनके जीवन में जो भी निर्णयात्मक प्रगति हुई है, वह किसी न किसी आकस्मिक घटना से उत्पन्न काव्यमय भावों का ही परिणाम है। उदाहरण के लिए वह वायु जो पूर्णमासी की रात्रि में गंगा के तट पर किसी मुमूर्ष व्यक्ति के कान में उच्चारित हरि नाम को उनके पास उडाकर ले आयी, और फिर तूफान के वीच में एक मल्लाह के शब्द----'डरो मत! आगे वढो।' अथवा पुन. वह वायु का धोका, जो फटे हुए संस्कृत के एक पृष्ठ को, जिसमें उपनिषदों के निम्न शब्द लिखे हुए थे, जो कि उन्हे ईश्वरीय वाणी के समान प्रतीत हुए----'सबको छोड कर उसी का अनुसरण करो। उसी के अवर्णनीय ऐश्वर्य का उपमोग करो ·-'

सन् १८३९ मे उन्होंने अपने माइयो, वहिनो और कुछ मित्रो के साथ, जिन सत्यो मे वे विश्वास करते थे, उनका प्रचार करने के लिए एक समाज की स्थापना की । तीन वर्ष वाद वे ब्रह्मसमाज के सदस्य वन गये और उसका नेतृत्व करने

'फिइयुले दि ल' इनडे' पत्रिका के सन् १९२८, प्रथम खण्ड मे प्रका-शित मोशिए दुगार्द लिखित प्रवन्व देखिए । यह पत्रिका वोलोन सूरसोन से होगमैन के संपादकत्व मे प्रकाशित होती है ।

१ देवेन्द्रनाय वॅंगला मे अपनी आत्मकथा छोड गये हैं, (जिसका सत्येन्द्रनाथ टैगोर और इन्दिरा देवी ने सन् १९०६ मे अग्रेजो अनुवाद किया है।) उन का आन्तरिक जीवन माया और अन्धविश्वास के गहन गर्त से किस प्रकार परम पुरुष की तीर्थयात्रा के लिए प्रवृत्त हुआ था—यही कथा इसमे वर्णित है। वास्तव मे यह उनके आत्मा की एक धार्मिक डायरी है।

लगे। उन्होंने ही उसके विख्वास, आदर्श और अनुष्ठानो का निर्माण किया। उन्होंने उसकी नियमित पूजा का सगठन किया, पुरीहितो की शिक्षा के लिये घर्मशास्त्र विद्यालय की स्थापना की। वे स्वय ही उक्त विद्यालय मे व्याख्यान देते थे, और सन् १=४८ मे उन्होंने 'धर्म विण्वासियो की शिक्षा के लिये' संस्कृत मे 'ब्रह्मधर्म' नामक पुस्तक लिखी जो कि 'धर्म व नीति-शास्त्र का आस्तिक ग्रन्थ है'। उनका अपना विश्वास था कि यह ग्रन्थ भगवत्प्रेरणा से लिखा गया है। उनकी प्रेरणा का स्रोत राममोहनराय से सर्वथा भिन्न था। उपनिषदो से उन्हे प्रेरणा प्राप्त हुई थी, परन्तु उनकी व्याख्या उन्होंने सर्वथा स्वतन्त्र रूप <sup>9</sup> से की थी।

- १ इसका अग्रेजी अनुवाद अभी हाल ही मे ह० चन्द्र सरकार ने प्रकाशित किया है । 'ब्रह्मधर्म' के पाठको की सख्या मारतवर्ष मे बहुत अघिक थी, जहाँ अनेक भाषाओ मे इसका अनुवाद हो चुका है ।
- २ 'यह ईश्वरीय सत्य है जो मेरे हृदय मे प्रविष्ट हुआ है। यह जीवित सत्य मेरे हृदय मे उस (परमात्मा) से आये है, जो जीवन है, प्रकाश है और सत्य है।' (देवेन्द्रनाथ)

इसका प्रथम खण्ड उन्होंने तोन घटे मे वोलकर समाप्त कर दिया या । और यह सारी पुस्तक 'एक नदी के समान अविच्छिन्न रूप से उप-निपदो की मापा मे लिखी गयी है, परमात्मा की कृपा से आच्यात्मिक सत्य मेरे मन मे प्रवाहित हो रहे थे ।' इस गगवत्प्रेरित नियम-निर्माण पद्धति मे, जोकि देवेन्द्रनाथ के सदृश स्वभाव के व्यक्ति के लिये एक स्वामाविक अभि-व्यक्ति है, आपत्ति यह है कि एक तरफ तो उनका व्रह्मसमाज यह दावा करता है कि 'सत्य ही केवल मात्र एक सनातन और अविनश्वर धर्मग्रन्थ है' और अन्य किसी भी घार्मिक पुस्तक को वह धर्मग्रथ मानने को तैयार नही, परन्तु दूसरी तरफ यह सत्य हृदय के उस आन्तरिक उद्गार की प्रामाणिकता पर आश्रित है, जिसका मूल स्रोत अन्ततः वे अनेक हिन्दू धर्मशास्त्र ही हैं, जिन्हे कि अपनी पूर्वनिर्दिण्ट मावना के अनुसार चुना व उनकी व्यास्या की गयी है ।

३ धर्मपुस्तको के वारे मे देवेन्द्रनाथ की भावना हमेशा एक-सी नही रही । सन् १९४४ एव १९४६ के मध्यवर्ती काल मे वनारस मे रहते हुए वे वेदो को निर्भान्त एव स्वत.प्रमाण मानते थे । परतु सन् १९४७ के वाद उनका वह विचार वदल गया, और वैयक्तिक .अन्त प्रेरणा को ही वे निर्भान्त सत्य मानने लगे ।

# Downloaded From - https://preetamch.blogspot.com

## १२० \* रामकृष्ण

देवेन्द्रनाथ ने बाद मे ब्रह्मसमाज के चार मूल घर्म-सिद्धान्त निर्वारित किये :----

- १----प्रारम्म मे कुछ नही था। केवल एक परम पुरुष ही विद्यमान था। उसने ही ससार की सुष्टि की।
- २----वही एकमात्र सत्य असीम ज्ञान, अच्छाई व शक्ति के आघार मगवान् है, वही सनातन, सर्वव्यापी, एक और अढितीय हैं।
- ३----- उसके प्रति विण्वास और उसकी पूजा मे ही हमारी इस लोक व पर-लोक मे मुक्ति निर्मर है ।
- ४— उसको प्रेम करना और उसकी इच्छा को पूर्ण करना ही धर्म है। इस प्रकार ब्रह्मसमाज का धर्म एक ईण्वर मे विश्वास है, जिसने शून्य से विश्व की सुष्टि को है। उसका मूलगुण करुणा है, वह करुणामय है। और परलोक में मनुष्य की मुक्ति के लिए उसकी एकमात्र पूजा आवश्यक है।

मेरे पास ऐसा कोई साधन नही है जिससे मैं देवेन्द्रनाथ के इस कथन की कि उनका धर्म विशुद्ध हिन्दू धर्म है, परीक्षा कर सर्कूं। परन्तु यह उल्लेख योग्य है कि टैगोर-परिवार ब्राह्मणो की उस उपजाति से सम्बन्घ रखता है, जिसे पिरिलिस या प्रधानमंत्री कहते है। मुसलमानो के राज्यकाल में इस वश के कोई सदस्य इस पद पर आसीन रहे थे। फलस्वरूप मुसलमानों के साथ उनका सम्पर्क होने के कारण वे अपने सम्बन्धियों द्वारा जाति-वहिष्कृत कर दिये गये थे। इसलिए यह कहना सायद अत्युक्ति न होगी कि उनके परिवार में एकेश्वरवाद के सम्बन्ध में जो एक दृढ व स्थायों घारणा देखी जाती है, उनमें यह प्रभाव भी कारण हो सकता है। द्वारकानाथ से लेकर रवीन्द्रनाथ तक सभी किसी मी प्रकार की मूर्तिपूजा के कट्टर सत्रू<sup>2</sup> है।

- १ मजुलाल दवे प्रणीत "The Poetry of Rabindra Nath Tagoic" देखिए, १९२७।
- २ टैगोर-परिवार के निवास-स्थान शान्तिनिकेतन के प्रवेशदार पर यह शब्द अकित हैं: "यहाँ पर किसी मूर्ति की पूजा नही की जाती ।" परन्तु साथ ही यह मी लिखा है: "अोर न किसी मनुष्य के धर्म को घृणा की दृष्टि से देखा जाता है।"

मारतीय आघ्यात्मिकता मे एकेश्वरवाद के प्रवेश के सम्बन्ध मे आलो-चना करते हुए, वाल्यकाल में राममोहन राय के ऊपर पढनेवाले इस्लामी प्रमावो को मी सर्वदा स्मरण रखना चाहिए ।

के० टी० पाल के कथनानुसार देवेन्द्रनाथ को एक तरफ कट्टर हिन्दुओ के विरुद्ध और दूसरी तरफ ईसाइयो के उस आन्दोलन के विरुद्ध, जो कि ब्रह्मसमाज मे जड पकढता जा रहा था, घोर संग्राम करना पडा। अपने दुर्गकी रक्षा के लिए उन्हे रक्षा-चौकियो के रूप मे हढ एव सत्य सिद्धान्तो की रक्षापक्ति का निर्माण करना पडा । इसके व भारतीय घर्म के दोनो छोर-अनेकेश्वरवाद जिसका देवेन्द्रनाथ एकदम निपेध करते थे, ' आर भकर का विशुद्ध अद्वैतवाद, इन दोनों के वीच एक पुल का निर्माण किया गया। कारण ब्राह्म वर्ग एक तथा साकार ईश्वर और मानव-वुद्धि, जिसे कि ईश्वर ने धर्मप्रथो की व्याख्या करने की पक्ति व अधिकार प्रदान किया है, इन दोनो का एक मुटढ दुर्ग था। मैंने पहले भी निर्देश किया है कि देवेन्द्रनाय और उससे भी अधिक उनके उत्तरावि-कारियों में वुद्धि को धार्मिक अन्तई ष्टि के साथ मिलाने की एक प्रवृत्ति रही है। सन् १८६० के लगमग शिमला के समीप हिमालय मे अठारह महीने के एकान्त-वास मे उन्होंने एकान्त घ्यान की एक माला तैयार को । ? वाद मे इन विचारो की उन्होंने अपने उपदेशों में विस्तार-पूर्वक व्याख्या की, जिसने कलकत्ता की जनता को अत्यन्त प्रमावित किया । इसके अतिरिक्त उन्होंने व्रह्मसमाज के लिये उपनिपदो ढारा अनुप्राणित एव सजीव व पवित्र आव्यात्मिकता से ओत-प्रोत एक और प्रार्थना-पुस्तक प्रस्तुत की ।

हिमालय से लौटने के कुछ दिन बाद सन् १८६२ मे, उन्होंने तेईस वर्ष के

१ यहाँ तक कि सन् १८४६ मे उनके पिता का देहान्त होने पर ज्येष्ठतम पुत्र होने के कारण जब मृतक सस्कार करने का दायित्व उन पर आया तो उन्होंने पारिवारिक प्रथा के आगे सिर झुकाने से केवल इसलिए इनकार कर दिया, क्योकि उसमे मूर्तिपूजा का अनुष्ठान सम्मिलित था। इससे उनकी इतनी लोक-निन्दा हुई कि उनके परिवार के सदस्यो व मित्रो ने मी उनसे सम्बन्ध-बिच्छेद कर लिया। और इसके फलस्वरूप उन्हें कई वर्ष तक जिस कठिन परीक्षा मे से गुजरना पडा, उसका वर्णन मैं यहाँ नही देना चाहता। देवेन्द्रनाथ के पिता अपनी फिजूलखर्ची के कारण कर्ज का एक जबर्दस्त बोझ उन पर छोड गये थे। देवेन्द्रनाथ ने उनकी मृत्यु के बाद वडी लगन और मेहनत के साथ उस ऋण को उतारा और साहूकारो के साथ की गयी अपने पिता की प्रत्येक शर्त को पूरा किया।

२ उनके छोटे लडके रवीन्द्रनाथ भी उनके साथ थे।

हिमालय की गोद मे आवेगमय एकान्तवास की अपूर्व स्मृतियों के

एक नवयुवक केशवचन्द्र को अपना सहयोगी वनाया । परन्तु वाद मे केणवचन्द्र सेन ने उनसे पृथक् होकर व्रह्मसमाज मे एक नये दल अथवा नये दलो की श्रुखला की सुष्टि को ।

केशवचन्द्र केवल सन् १८३८ से १८८४ तक जीवित रहे। वह जहाँ अस्थिरमति एव चचल प्रकृति के थे, वहाँ ईश्वरादेश से प्रेरित भी थे। उन्नीमवी शताब्दी के उत्तरार्व में वहीं एक ऐसे व्यक्ति थे, जिनके व्यक्तित्व ने ब्रह्मसमाज के ऊपर सबसे अधिक प्रमाव डाला है। उन्होंने उसे यहाँ तक समृद्ध व रूपान्त-रित कर दिया कि उससे उसकी सत्ता ही खतरे में पड गयी।

वह एक ऐसी भिन्न श्रेणी और मिन्न पीढी के प्रतिनिधि थे, जिसमे पाश्चात्य प्रमावो ने गहरा स्थान वना लिया था। राय या देवेन्द्रनाथ के समान एक सम्रान्त परिवार मे उनका जन्म नही हुवा था। वगाल के एक उदार एव प्रसिद्ध मव्यवित्त श्रेणी के परिवार मे, जो कि निरन्तर योरोप के वौदिक संपर्क मे आ रहा था, उन्होंने जन्म लिया था। उनकी उपजाति वैद्य थी। उनके पितामह एक उल्लेखयोग्य व्यक्ति थे, जो कि एशियाटिक सोसायटी के भारतीय

موجد مراجع ويوسونا فالدر محيدات ويربغون الاستناق البار الدر سان

साथ में रवीन्द्रनाथ द्वारा प्रणीत यह आवेदन, जो कि उन्होंने वाद मे जन-नायको को लक्ष्य करके लिखा है, जोड देना चाहता हूँ.----

जनगण-मन-अविनायक जय हे, भारत भाग्यविधाता। पजाव सिन्बु गुजरात मराठा द्राविङ उत्कल वगा, विन्व्य हिमाचल यमुना-गगा उच्छल जलघि तरगा। तव जुम नामे जागे, तव जुम आणिप मॉगे।

गाहे तव जय-गाथा

जनगण मगलदायक, जय हे, मारत भाग्यविधाता । (जन्मभूमि के प्रति)

वस्तुत आदि ब्रह्मसमाज को कैशवचन्द्र सेन ने जो विचार दिये थे, रवीन्द्रनाथ को उनसे वहुत लाम हुआ था।

केशवचन्द्र सेन के सम्वन्ध मे निम्न पुस्तके देखिए :---

पण्डित गौर गोविन्द राय प्रणीत 'केशवचन्द्र की जीवनी' जो बगला मापा मे नौ लण्डों में अकाशित हुई है।

प्रतापचन्द्र मजूमदार (केशवचद्र के प्रवान शिव्य एव उनके उत्तरा-विकारी) प्रणीत : The Faith and Pogress of the Brahmo Sunaj १८६२, कलकता, एव Aims and Principles of Keshab Chundu Sen १८६६ कलकता।

मत्री थे, और हिन्दुस्तानी मे प्रकाशित होनेवाले सव ग्रथो के तमाम सस्करणो का प्रकाशन उनके नियत्रण मे था। छोटी उम्र मे ही केशव के माता-पिता की मृत्यु हो गई थी और उनका पालन-पोषण एक अग्रेजी स्कूल मे हुआ था। यही कारण है कि वह अपने दोनो पूर्ववर्तियो से इतने मिन्न थे, वे सस्कृत बिल्कुल न जानते थे और हिन्दू धर्म के लोकप्रिय रूपो से उन्होने जल्दी ही अपना सम्बन्ध-विच्छेद कर लिया था। र्डिसा ने उन्हे प्रमावित किया था, और उन्होने

प्रयमलाल सेन रचित : Keshab Chunde. Sen : A Study १६०२, नया संस्करण १९१४, कलकत्ता ।

दी॰ एल॰ वास्वानी रचित Shri Keshab Chundei Sen: Social Mystic १९१६, कलकत्ता।

वी० मजूमदार (केशव मिशन सोसाइटी के अध्यक्ष) प्रणोत : Piofesson Max Mulici on Remkri hna, The world on Keshab Chunder Sen . १६००, कलकत्ता।

मनीलाल सो० पारीख रचित : Brahmarsh Keshab Chunder Sen : १९२६, राजकोट, ओरियण्टल क्राइस्ट हाउस से प्रकाशित ।

(केशवचद्र सेन के अन्यतम शिष्य एक भारतीय ईसाई ढ़ारा लिखित यह पुस्तक केशवचद्र की ईसाई धर्मामिमुखता को स्पष्टता से प्रकट करती है। प्रारम्म मे यह अस्थायी थी—परन्तु धीरे-धीरे इसने अधिकाधिक निश्चित व पूर्णरूप से उस पर कावू पा लिया था)।

केशवचद्र सेन रचित: "A Voice from the Hinalavas" यह सन् १९६९ में केशव द्वारा शिमला में दिये हुए व्याख्यानों का एक संग्रह है, जिसके प्रारम्म में एक भूमिका जोड दी गयी है, १९२७, शिमला ।

१. यह होने पर मी, यह सर्वथा स्वामाधिक है कि वे उस धार्मिक प्रकृति से, जो कि उनकी जाति का एक विश्वेष गुण है, कभी मुक्त न हो सके । प्रतापचन्द्र मजूमदार ने सन् १८८४ में रामकृष्ण से एक बातचीत के सिलसिले मे केशवचन्द्र के रहस्यमय वाल्यकाल का वर्णन किया है। (रामकृष्ण कथामृत) वे प्रारम्म मे "सासारिक वस्तुओ के प्रति अनासक्त" एव आन्तरिक घ्यान व विचार मे निमग्न पाये जाते थे। "कमी-कमी तो मक्ति-अतिरेक के कारण उन्हें सज्ञा-हीनता के दौरे भी पड जाते थे।" वाद मे उन्होंने हिन्दू धार्मिक "भक्ति" के रूपो का अहिन्दू धार्मिक वस्तु पर भी प्रयोग किया। फलतः उन्होने ईसाई धर्म का जो वैष्णवी रूप ग्रहण किया था, वह उसके साथ ही निरतर योग का भी अध्ययन जारी रखते थे।

श्रह्यसमाज मे, और सारत के सर्वश्रेष्ठ मनीपियो के हृदय में उसे प्रविष्ट कराना अपने जीवन का लक्ष्य वना लिया था। जव दे परलोक सिवारे तो 'दि इण्डियन क्रिश्चियन हैरल्ड' पत्र ने उनके वारे में लिखा था। 'क्रिज्चियन चर्च अपने श्रेष्ठ-तम सायी की मृत्यु पर जोक प्रदर्जन करना है। ईसाइयो का विश्वास था कि परमात्मा ने उन्हें सारतवर्ष को ईसा की आत्मा से अवगत करने के लिये भेजा है। उन्ही के प्रयत्नों का जुम परिणाम है कि ईसा के प्रति घृणा का अन्त हो गया है।''

यह अन्तिम कथन सम्पूर्ण रूप ने सही नहीं है, क्योंकि हम देखेंगे कि ईसा के समर्थन के कारण स्वय केशव को कितना कप्ट मोगना पडा। उनके जीवन का वास्तविक वर्य वहुत से व्यक्तियो, यहां तक कि ब्रह्मसमाज के अन्तर्गत व्यक्तियो द्वारा भी अस्पप्ट व वुँवला वना दिया है, कारण यह है कि वे अपने नेता की अपने प्रिय विश्वासों को ठेस पहुँँचाने वाली स्थापनाओं से व्ययित व खिन्न थे, और उसे द्रुपाने का प्रयत्न करते थे। केजवचन्द्र ने स्वय भी इस वात को घीरे-घीरे क्रमश प्रकट किया है, और अपनी मृत्यु से वीस वर्ष पूर्व जो लेख उन्होंने लिखे हैं, उनसे हम उनके मुँह से ही यह सुनते है कि उनका जीवन उनके यौवन काल से ही तीन महान् ईसाई सन्तो-जॉन दि वैप्टिस्ट, क्राइस्ट, और सेण्ट पॉल<sup>9</sup> द्वारा

१ सन् १८७९ के ईस्टर मे दिया व्याख्यान ''भारत पूछता है, ईसा कौन है ?''

" मेरा ईसा, मेरा प्यारा ईसा, मेरे हृदय का सबसे उज्ज्वल रत्न, मेरी आत्मा का हार-मैंने वीस वर्ष तक उसे अपने इस अमागे हृदय मे स्थान दिया है।"

जनवरी १८७९, व्याल्यान : 'क्या में मगत्प्रेरित पैगम्बर हुँ ?'

"वह क्या वस्तु है जिसने मुझे अपने वाल्यकाल में वह विश्वेपता प्रदान को थी ? मगवान ने मुझे उन दिनो तीन अत्यन्त असाधारण व्यक्तियों के सपर्क में रखा था। मेरी आत्मा के वे सबसे पहले परिचित व्यक्ति हैं। मुझे उन तीन गौरवजाली व्यक्तियों से—जो कि स्वर्गीय हैं, निहायत शानदार है, और ईस्वरीय प्रकाण से पूर्ण हैं—निलने का सौभाग्य प्राप्त हुआ है। (पहले) मैंने जॉन दि वैष्टिस्ट को मारतवर्ष के नुनसान जगल में में गुजरते देखा, वह कह रहा था 'पत्र्चाताप करो, स्वर्ग का राज्य तुम्हारे निकट ही है। मैं जॉन दि वैष्टिस्ट के चरणों में गिर पडा। वह चला गया, और

फिर उससे भी वडा एक दूसरा पंगम्वर वाया, वह नैजरेश का पैगम्वर था

# Downloaded From - https://preetamch.blogspot.com

#### रामकृष्ण ४ १२४

प्रमावित हुआ है। इसके अतिरिक्त, अपने अन्तरग णिज्य प्रताप मजूमदार<sup>9</sup> को लिखे एक गम्मीर गोपनीय पत्र मे, जो कि एक अत्यन्त महत्त्वपूर्ण पत्र है, पर जिस पर गैरईसाई व्रह्मसमाजियों ने कोई विशेष घ्यान नहीं दिया है, केशवचन्द्र ने स्पष्ट लिखा है कि वह किस उत्सुकता के साथ उस उपयुक्त समय की प्रतीक्षा कर रहे थे जब कि वह ईसा मे अपने विश्वास की सार्वजनिक घोषणा कर सके। इतने दीर्घकाल तक केणव को जो एक प्रकार का दोहरा जीवन व्यतीत करना पडा, उसका आजिक कारण उनके चरित्र की मौलिक द्वेतता थी, क्योकि यह

' कल के लिए कुछ मत सोचो' ईसा के इन जव्दो ने मेरे हृदय मे हमेशा के लिए घर कर लिया । ईसा अभी अपने गव्द पूरे भी न कर पाये थे कि एक और पैगम्बर आये, और वह ईसा के दूत, शक्तिणाली, वहादुर, वीर प्रचारक पॉल थे ।' और उनके णव्द (ब्रह्मचर्य के सम्बन्ध मे), मेरे जीवन की अत्यन्त नाजुक घडी मे एक जलती हुई अग्नि के समान मेरे ऊपर आये ।''

यहाँ यह लिखना उपयुक्त होगा कि उन्हे न्यू टैस्टामेंट का ज्ञान इग्लिश कालेज मे हुआ, जहाँ कि एक पादरी नवयुवको को ग्रीक से अनुवाद करके उसे सुनाया करते थे ।

१ इस पत्र मे, जिस पर कि कोई ठीक तारीख नही लिखी है, परन्तु जिसके वारे में यह कल्पन। करना युक्ति-सगत है कि यह पत्र उन्होंने सन् १०६६ में दिये अपने प्रसिद्ध व्याख्यान 'जीसस क्राइस्ट, योरोप और एशिया' के ठीक वाद मजूमदार को लिखा था, केशवचन्द्र ने इस प्रकार अपने विचारो की व्याख्या की ही:

"" ईसा के सम्बन्ध में मेरी अपनी धारणाएँ है, परन्तु मैं उन्हें तब तक उचित रूप में प्रकट करने के लिए वाध्य नहीं हूँ जव तक कि देश की परिवर्तित परिस्थितियाँ उन्हें मेरे मन के अन्दर से घीरे-घीरे परिणत होकर बाहर न आने दे। ईसा और आत्मत्याग एक ही वस्तु है, और जिस प्रकार उसने उचित समय पर जीवित रहकर उसका प्रचार किया है, इसी प्रकार ठीक समय आने पर ही उसके सम्बन्ध में भी प्रचार करना होगा। इसलिए मैं वैर्यपूर्वक उस समय की प्रतीक्षा कर रहा हूँ, जब कि मैं बूढा हो

जाऊँगा और उसके साथ ही भारत में ईसा के त्यांग के वर्म को प्रतिगठा हो जायगी।''

(मनिलाल सी० पारीख रचित ग्रय का २६-३१ पृष्ठ देखिए) ।

उन दो सर्वत्रा परस्पर-विरोधी पूर्व और पश्चिम के तत्त्वो से मिलकर वना या जो कि आपस मे निरतर संघर्षरत थे। इसलिए एक इतिहास-लेखक के लिये निष्पक्ष अध्ययन अत्यन्त कठिन हो जाता है। हिन्दू जीवनी लेखको ने प्राय: अत्यन्त पक्षपातपूर्ण दृष्टि रखने के कारण उसके कार्य को मुगम बनाने की दिणा मे कुछ प्रयत्न नही किया है।<sup>9</sup>

वहासमाज में केशवचन्द्र का प्रवेश उनके एक सहपाठी, मित्र, देवेन्द्रनाथ टैगोर के पुत्र ने कराया था, और अपने प्रवेश के प्रथम दिनों में युवक केशव को सभी प्यार से घेरे रहते थे। टेवेन्द्रनाथ उन्हें बहुत चाहते थे, और व्रह्मसमाज के सभी युवक सदस्य, जो कि महान् देवेन्द्रनाथ की अपेक्षा उन्हें अपना निकटवर्ती अनुमव करते थे, उन्हे दिल से स्नेह करते थे। देवेन्द्रनाथ न चाहते हुए भी अपनी णिक्षा और आदर्शवाद के कारण हिमालय के एक उच्च शिखर की निर्जनता में वास करते थे। <sup>2</sup> केशव के अन्दर एक सामाजिक भावना थी, जिसे वे सारे

लेखक इन इतिहासकारो के प्रति अपने विरोध व रोप को छुपाना नही १ चाहता। कारण, उनमे से प्राय. समी की यह घारणा है कि इतिहास साम-प्रियो का एक ढेर है, जिसमें से किसी को मी उन तथ्यो को चुन लेने की स्वतत्रता है, जो कि उसके किसी वैयक्तिक लक्ष्य व आदर्श की पूर्ति करते हैं और उसके अतिरिक्त अन्य सव तथ्यो को नियमित रूप से दृष्टि से ओझल कर देने को खुली छूट है । (वैज्ञानिक सत्यनिष्ठा के प्रति उनकी उस अति-अय उदासीनता से यह पृथक् हैं जो कि प्राय: समी हिन्दू इतिहासकारो का विशेष लक्षण है। यदि डवर-उधर कही दो-चार तारीखे संग्रहीत हैं, तो यह एव वडा चमत्कार है : और पून. यदि वह दी भी गयी हैं तो इतनी लापरवाही के साथ कि उन पर विश्वास कर सकना असंगव है।) केशव के व्यक्तित्व व उसके विकास के सम्वन्ध में यह छोटा-सा वर्णन, उनके सम्बन्ध मे उन सब आवश्यक वातो की खोज के वाद, लिखा जाना उचित था, जिन्हें कि उनके समी तथाकथित विक्वस्त जीवनी-लेखको ने या तो छोड हो दिया है, अथवा इस प्रकार तोड-मरोडकर विक्रत रूप मे लिखा है कि उसके असली रूप को पहचानना भी कठिन हो गया है।

२ 'देवेन्द्रनाथ परमात्मा के साथ अपना व्यक्तिगत सम्यन्ध स्थापित करने मे इतना व्यस्त रहते थे कि वे सामाजिक दायित्व की पुकार को बहुत ही मामूली तौर पर सुन पाते थे ।' (ठाकुर परिवार के एक मित्र के पत्र से उद्घृत)

हिन्दुस्तान मे जागृत कर देना चाहते थे। वे स्वमाव से एक अतिशय-व्यक्तिवादी (Hvpc.-individualist) थे। और नि.सदेह इसीलिए, ' उन्होंने इस वात को अच्छी तरह समझ लिया कि उनके देश की अनेक वुराइयो की जड यह अतिशय व्यक्तिवादिता ही है, और भारत को एक नवीन नैतिक चेतना ग्रहण करने की आवण्यकता है। 'सव आत्माओ को सामाजिक मावना के सूत्र मे बैंघ जाने दो, और जनसाधारण के साथ, दृश्यमान समाज के साथ, अपनी एकता अनूमन करने दो।' राय के कुलीन एकतावाद को आम मारतीय जनता से मिलाने वाली इस मावना ने ही यूवक केशव को उदीयमान पीढी की प्रदीप्त आकाक्षाओ का साझी वना दिया था।" परवर्तीकाल मे विवेकानन्द के समान ही (विवेकानन्द केशव-चन्द्र के प्रति समवत अज्ञातरूप से ही पर्याप्त ऋणी है, कारण किसी विशेष युग मे स्वामाविक रूप से ही कुछ विचारो का उद्मव होता है, और वह एक ही समय मे विभिन्न व्यक्तियो के मन मे उत्पन्न होते है) केशवचन्द्र जाति के पुनरुत्यान के लिए धर्म को आवक्यक समझते थे। सन् १८६८ मे उन्होंने वम्वई मे अपने एक व्याख्यान में कहा था कि वे इसे 'सामाजिक सुघारों का आधार' वनाना चाहते हैं। अतएव ब्रह्मसमाज के अन्तर्गत धार्मिक सुधार कर्म मे फलीभूत होने वाले थे। इसीलिए केणव का कर्मठ--परन्तु किसी अश तक चचल हाथ मारत

१ उनके मुख्य शिष्य प्रतापचन्द्र मजूमदार कहते थे कि 'वे अपनी रहस्यवादी प्रकृति की उडानो के विरुद्ध निरतर सग्राम करते रहते थे, और उन्हे अपने वश्व से करने में भी सदा सफल होते थे' (यह कथन सर्वथा सत्य नहीं है), कारण उनके जीवन का मुख्य लक्ष्य धर्म को परिवारों के मुखियाओ की पहुँच में लाना था, 'दूसरे शब्दों में उने साधारण दैनिक जीवन में पुन. प्रति-ण्ठापित करना था।' उनके चरित्र में जो विरोध देखे जाते हैं, उनमें यह मी एक कारण है, और यह उनके कार्यों में भी प्रतिफलित हैं। वह परस्पर न मिल सकने वाली प्रवृत्तियों को- अपने स्वाभाविक रहस्यवादी आरोहो को और समाज की नैतिक व सामाजिक सेवा के लिये दिव्य प्रवाह के निय-त्रीकरण को-अथवा पश्चिमीय रहस्यवाद की मापा मे, जैसा कि योग्य हेनरी ब्रेमण्ड ने विश्लेपण किया है, ईमा-केन्द्रिकता और मानव-केन्द्रिकता को परस्पर मिला देना चाहते थे। केशवचन्द्र में यह दोनों भावनाएँ अधिक-तम परिमाण में विद्यमान थी। परन्तु उनकी वह समुद्ध प्रकृति, जो उन सव आच्यात्मिक मोजनों को ग्रहण करने के लिए अत्यन्त लचीली व ग्रहण-शील थी, जो कि उनकी भूख को मिटाने के लिए उपस्थित किये जाते थे,

को भूमि में कुछ मुट्टी भर फलदायक वीजो को वोता हुआ दिखाई देता है। वाद में वही वीज विवेकानन्द ने अपनी प्रवल वाहु से अपनी मातृभूमि पर, जो कि उनकी गर्जना से पहले ही जागृत हो चुकी थी, खूव मुक्तहस्त से वोये हैं।

परन्तु केशव अपने समय से पहले आ गये थे। उनके कुछ सुवार झहा-समाज को परम्परागत भावना के भी प्रतिकूल थे। सावारणतया यह समझा जाता है कि उनके व देवेन्द्रनाथ के त्रीच मतभेद का कारण अन्तर्जातीय विवाह का प्रश्न था, परन्तु मैं निश्चय के साथ कह सकता हूँ कि इससे कही अधिक महत्वपूर्ण और भी कारण थे। उनके पारस्परिक स्नेह ने उनके विच्छेद के कारणो पर एक पर्वा डाल दिया है, परन्तु उसके तत्काल वाद जो घटनाएँ घटित हुई हैं, उनसे उनका अन्दाजा लगाया जा सकता है। देवेन्द्रनाथ का हृदय ब्रह्मसमाज के द्वारा मनुष्य-जाति की एकता सम्पादित करने के महान् आदर्थ के लिये चाहे कितना भी उदार क्यो न हो, परन्तु वे भारतीय परम्परा और वार्मिक ग्रन्थो के अत्यन्त अनुरक्त थे। <sup>द</sup> वे अपने प्रिय शिष्य के मन मे कार्य करते हुए ईसाई घर्म

उन्हे एक जीवित विरोधामास वनाये रखती थी, क्योकि उनकी भूख उनको पाचन-शक्ति से कही अधिक थी । कहा जाता है कि कालेज मे पढते हुए उन्होंने क्षेक्सपीयर के नाटक के अमिनय मे 'हैमलेट' का पार्ट अदा किया था, परन्तु वास्तव मे वे अपने जीवन के अन्त तक डेनमार्क के युवक राज-कुमार ही बने रहे ।

केवल कल्पना मे ही । व्ययहार मे केशवचन्द्र जनसाधारण को प्रमावित करने मे कमी सफल न हो सके। उनके विचार मे भारतीय विचार तत्त्वो का समावेण बहुत कम था।

- १ जनसाधारण की सेवा के लिए केणवचन्द्र ने अनेक जनहितकारी सस्याओ की स्थापना की, जो इस प्रकार हैं रात्रि पाठशालाएँ, औद्योगिक विद्यालय, कलकत्ता कालेज, भारतीय नारियो के लिए नार्मल स्कूल, नारी सहायक समिति, मारतीय समाज-मुघार समिति, सद्मावना-आतृ-सघ एव अनेक समाज, इत्यादि।
- २ बो० मजूमदार ने कहा था : 'देवेन्द्रनाथ का ब्रह्मसमाज कल्पना मे समन्वय-वादी होने पर भी वास्तविक रूप मे विशुद्ध हिन्दू समाज था ।' मेरे मित्र कालिदास नाग ने, जिसके टैगोर-परिवार से मित्रता का सम्बन्ध है, मुझे लिखा था देवेन्द्रनाथ, क्रातिकारी परिवर्तनो को सहन न कर सकते थे। उन्होंने पश्चिम के साथ पूरा न्याय किया है, और फैनेलन, फीण्ट एव

के प्रमाव से अनमिज न हो सकते थे, और कितनी ही वैयक्तिक हानि उठाकर भी वह एक ऐसे सहयोगी के साथ कार्य न कर सकते थे, जिसकी शिक्षाएँ न्यू टैस्टामेण्ट पर अवलम्वित थी।

सन् १ - ६ ६ मे उनका यह घातक विच्छेद हुआ, और ब्रह्मसमाज मे एक नये दल की सृष्टि हुई । देवेन्द्रनाथ आदि ब्रह्मसमाज (पहली ब्रह्मसमाज) को तरफ रहे और केशव अखिल भारतीय ब्रह्मसमाज को स्थापना करने के लिये पृषक् हो गये। दोनो ही व्यक्तियो के लिये वह एक कठिन परीक्षा थी, किन्तु विशेषत. केशव के लिये, जिनकी प्रचलित विश्वासो की निन्दा ने उन्हे घृणा का पात्र वना दिया था। इसका उन्हे पहले कोई आमास न था। विच्छेद के तीन मास वाद अपनी लोकप्रियता एव अपने विश्वस्त मित्रो के उत्साहपूर्वक समर्थन से शक्ति सचय करके उन्होंने अपने 'ईसामसीह, योरोप और एशिया' वर्ग दिये प्रसिद्ध व्याख्यान मे एक सार्वजनिक घोषणा की। उक्त घोषणा मे उन्होंने ईर्सा को स्वीकार किया-परन्तु एक एशियावासी ईसा को, जिसे कि योरोप नहीं समझ सकता था, पर जो ''उस समस्त शानोशोकत से विश्वपित था जिसकी कि एशियाई प्रकृति कल्पना कर सकती है।'' उनका ईसाई धर्म मुख्यतया एक नैतिक प्रभन था। केशव, ईसा की नैतिकता एव क्षमा और बलिदान के उनके दो मुख्य सिद्धान्तो ढारा उनकी

विक्टर कुजन की वडी प्रश्नसा की है। परन्तु वे उन्मत्त उत्साह के आक्रामक प्रदर्शनो को सहन नहीं कर सकते थे। केशव एक उन्मत्त उत्साही थे, जो कि अपने शिष्यो का भारत की सामाजिक वुराइयों के विरुद्ध एक सच्चे वर्मयुद्ध में नेतृत्व करना चाहते थे।'

१ देवेन्द्रनाथ के सक्रिय-जीवन से अवकाश प्राप्त करने से कुछ समय पहले ही यह घटना हो गई थी । वे अपनी पसन्द से चुने हुए कलकत्ता के समीप बोल-पुर नामक स्थान मे रहने के लिए चले गये, जिसे उन्होंने 'शाति निकेतन' (शाति का घर) की संज्ञा दी । यही पर उन्होंने अपना शेष जीवन एक सभ्रांतवशीय पविश्रता के वातावरण में व्यतीत किया, और सन् १६०४ मे अपने राजकीय उत्तराधिकारियो के मध्य एक पिता के समान उनका स्वर्ग-वास हुआ ।

२ यह स्पष्ट है कि केशव से विच्छेद होने से पूर्व ही देवेन्द्रनाथ इस निकट मावी स्वीकृति से अवगत थे । उन दिनो केशव ईसाई धर्म के गमीर अव्ययन मे लीन थे और विशेषतः सीले की Ecco Homo नामक पुस्तक, जो कि उन दिनो अत्यन्त प्रचलित थी, पढने मे व्यस्त थे ।

तरफ बाक्तब्ट हुये थे। उनकी वारणा थी कि इन सिद्धान्तो ,ँढ़ारा और ईसा के ढ़ारा ''योरोप और एशिया एकता और मिलाप का मार्ग ढूँढ सकते हैं।''

एक नवदीक्षित के समान उनका उत्साह इतना प्रवल या कि वे अपने मित्रो से अपने आपको 'यीशुदास' या ईसा का सेवक कहकर पुकारने का आग्रह करते थे, और उन्होंने अपने कुछ अन्तरग मित्रो के वीच उपवास के साथ क्रिस-मस का त्यौहार मनाया।

परन्तु उनके उपर्युक्त व्याख्यान से उनकी लोक-निन्दा फैल गई, और 'महा-पुरुषो<sup>9</sup> (१=६६) के सम्वध मे उनके एक दूसरे व्याख्यान से भी अवस्या मे कुछ सुवार न हो सका । इस व्यास्यान मे उन्होंने ईसा को गणना ईण्वर की वाणी के सदेशवाहको की श्रेणी मे की, जिनमे से प्रत्येक को एक सन्देश-विशेप सौंपा गया था, और जिन्हे किसी एक के साथ विशेष आमक्ति के विना समान रूप से स्वीकार करना उचित है । उन्होंने अपने उपासना-मन्दिर का ढार सब देशो व सब युगो के मनुष्यो के लिए उन्मुक्त कर दिया, और पहलो वार ब्रह्मसमाज के प्रयोग मे आने वाले उपासनाग्रथ मे वाइबिल, कुरान और जेन्दावस्ता<sup>9</sup> से कुछ अण उद्धृत किए । परन्तु इससे सर्वसाधारण का कोप कम होने के स्थान पर और प्रवल हो गया ।

केणव इससे विचलित हुए बिना न रह सके । उनका अनुभूति-प्रवण एव असहाय हृदय लोक-निन्दा से इतना पीड़ित हुआ जितना कि वह किसी भी अन्य प्रकार की उपेक्षा से न होता । उनके सम्वच मे जनसाधारण की भ्रान्त घारणा, सहयोगियो का दलत्याग, गुरुतर आर्थिक असुविधाएँ, और इन सबसे वटकर अपने आत्म-विवेक का उत्पीडन, और शायद अपने आदर्श के प्रति सन्देह, भी इन सवने मिलकर उनके अन्दर ''दुर्बलता, पांप और प्रायभ्वित्त की एक जीविन भावना को', जो कि अन्य हिन्दू धार्मिक आत्माओ से सर्वया मिन्न उनकी एक

१ यह एक घ्यान देने योग्य वात है कि केणवचन्द्र ने अपने यौवन-काल मे जो ग्रन्थ पढे थे, उनमे से कार्लाइल और इमर्सन के ग्रथों ने उन्हे जितना प्रमा-वित किया उतना और किसी लेखक के ग्रन्थों ने नही किया ।

२ यह ग्रंथ जिसका नाम ''श्लोक सग्रह" (१८६६) है, देवेन्द्रनाय के 'त्राह्य-धर्म' नामक ग्रंथ से बहुत वडा है, परन्तु 'त्राह्य-धर्म' के मुकाबले में इसका प्रचार बहुत कम हुआ है। तथापि जब केशव ने यह कहा है कि ''ब्राह्यसमाज का असली उद्देश्य विभिन्न धर्मों में संगति स्थापित करना है" तब उन्होंने राय की सच्ची परम्परा का ही पालन किया है।

अपनी ही विशेषता थी, और मी पुज्ट कर दिया। एक विनाशात्मक आत्मिक सकट ै उपस्थित हो गया, जो कि सन् १८६७ के अन्त तक कायम रहा। इस दु ख के ममय मे वे सर्वथा अकेले थे, किसी प्रकार की वाह्य सहायता उन्हे प्राप्त न थी, केवल मगवान ही उनके साथ थे। परन्तु परमात्मा ने उनके साथ वार्ता-लाप किया। उस वर्ष जव कि वे विरोधी मावो के अन्तर्द्वन्द्व से छिन्न-मिन्न हो रहे थे, और अपने परिवार मे दैनिक प्रार्थनाओ मे स्वय पुरोहित का कार्य करते थे, मगवान् ने न केवल उनके विचारो मे ही, अपितु उनकी वाह्य-अमिव्यक्ति मे भी पूर्ण परिवर्तन ला दिया। अब तक वे धार्मिक वुद्धिव्यदियो के सेनापति, एक नीतिवादी थे, पर मावात्मक आवेशो से सर्वथा अपरिचित, बल्कि उन्हे धृणा की दल्टि से देखते थे। परन्तु अब मावो की एक घारा ने---प्रेम और आंसुओ--ने उन्हें आप्सावित कर दिया और उन्होंने महानन्द के बीच अपने-आपको इस प्रतावन मे समर्पण कर दिया।

१ प्रतापचन्द्र मजूदार ने 'केशव' के अन्दर इस 'पाप-मावना' को लक्ष्य किया था। देवेन्द्रनाथ, रामकृष्ण, और सर्वोपरि विवेकानन्द की मावना के यह सर्वया विरोधी है। हम आगे देखेंगे कि विवेकानन्द इस मावना की घोर निन्दा किया करते थे। वे कहते थे कि यह एक मानसिक दुर्वलता, या वास्तविक मानसिक व्याधि का लक्षण है, और इसके लिए ईसाई धर्म को दोपी ठहराते थे। केशव नियमित रूप से जिस मानसिक अवस्था से गुजर रहे थे, उसकी परिणित उनके सन् १८८१ के उपदेश 'हम नवविधान के प्रचारकगण' मे हुई है। इसमे उन्होंने जूढास के साथ अपनी तुलना की है, जिसे मुनकर समी श्रोतागण विक्ष्वव्व हो गये थे।

२. यह घ्यान देने योग्य है कि इस अवसर पर ईसा का कोई प्रश्न नही रहा ।

गये। सिन् १८७० मे उनकी इगलैंड यात्रा एक विजय-यात्रा के समान थी। उन्होंने जिस उत्साह को जागृत किया, वह कौसेय धारा प्रेरित उत्साह के समान था । अपने छः महीने के इगलैडवासर में उन्होंने ४०,००० श्रोताओं की सत्तर समाओ मे व्याख्यान दिये, और अपनी सरल अग्रेजी माया एव मयुर स्वर से श्रोताओं को मन्त्रमुग्ध कर दिया । ग्लैंडस्टन से उनकी तुलना की जाने लगी । पक्चिम का आध्यात्मिक सहयोगी और पूर्व में ईसा का सदेशवाहक कहकर उनका स्वागत किया गया । परन्तु दोनो ही पक्ष सरल भाव से एक आन्ति के वशवर्ती होकर कार्य कर रहे थे, जिसका आगामी कुछ वर्षों मे दूर होना अवश्य-भावी था। कारण, केशव अपने हृदय के अन्तरतम में एक भारतीय ही थे और योरोपियन ईसाइयो की पक्ति मे अपनी गणना कराना उनके लिए समव न था। इसके विपरीत वे यह सोचते थे कि वे योरोपियन ईसाइयो को अपने पक्ष मे कर लेंगे। सरकार<sup>3</sup> की सद्मावना से भारत तथा व्रह्मसमाज दोनो को ही लाम हुआ । अपने पुनः सगठित रूप में चारो तरफ शिमला, वम्बई, लाहौर, लखनऊ, मगेर आदि मूख्य शहरों में इसका प्रसार हो गया । सन् १८७३ में केशव ने इस नवीन घम के माई-वहिनो में एकता-स्यापन करने के उद्देश्य से सारे मारतवर्प की यात्रा की । उनकी यह यात्रा उनके वीस वर्ष वाद एक सन्यासी के देष में की गई विवेकानन्द की सत्यान्वेषण-यात्रा की अग्रदुतिका के समान थी । इस यात्रा ने उनके मानसिक क्षितिज को और विस्तृत कर दिया, और वे सोचने लगे कि

चैतन्य की मक्ति केशव के धर्म का एक और पहलू है। पी० सी० मजूमदार ने लिखा है, ''इस प्रकार केशवचन्द्र अपने जीवन के स्वतन्त्र द्वार पर एक तरफ ईसा और दूसरी तरफ चैतन्य की छाया होकर खडे थे।'' उनके शत्रुओ ने सन् १८६४ में इस वात को लक्ष्य किया, और उनमे से कुछ ने विद्वेपवश रामकृष्ण से शिकायत की कि केशव अपने-आपको ''ईसा और चैतन्य का आशिक अवतार'' कहता है।

- १ आस्ट्रिया के विरुद्ध हगरी के राष्ट्रीय आदोलन के विख्यात नेता लूइस कौसेय, जीवन-काल (१८०२ से १८९४)।
- २ ग्लैडस्टन, स्टुअर्ट मिल, मैक्समूलर, फ्रांसिस न्यूमैन, डोन स्टैनले झादि से उन्होंने व्यक्तिगत परिचय प्राप्त किया था।
- ३ निशेषत. कुछ समाज-सुधारो के सम्वन्ध मे । उनमे से ब्राह्य विवाहो को कानून-सम्मत ठहरानेवाला, एक वह कानून था, जो कि सीधा ब्रह्यसमाज से सम्वन्ध रखता है ।

उन्होंने उस जनप्रिय अनेकेक्ष्व रवाद की, जो ब्रह्मसमाज के लिए अत्यन्त घृणा-स्पद वस्तु है, कुजी प्राप्त कर ली है, और वे इस अनेकेक्ष्वरवाद तथा विशुद्ध एकेक्ष्वरवाद मे सेल स्थापित कर सकते हैं। रामकृष्ण ने भी ठीक इसी समय स्वामाविक रूप से यह मेल सम्पादित किया था, परन्तु केशव ने उसे ही सपादित करने लिए एक प्रकार की बौद्धिक सुलह को मावना का प्रयोग किया \*। वे अपने 'आपको विश्वास दिलाते थे (परन्तु अनेकेक्ष्वरवादियो को विश्वास दिलाने मे असमर्थ रहे) कि उनके मगवान् मूलत. एक ही मगवान् के विमिन्न गुणो के नाम के अतिरिक्ति और कुछ नही हैं।

उन्होंने 'सडे मिरर' पत्र मे लिखा था कि ''उनकी (हिन्दुओ की) मूर्ति-पूजा मूर्तरूप घारण किए हुए ईश्वरीय गुणो की पूजा के अतिरिक्त अन्य कोई वस्तु नही है । यदि इस मूर्त रूप का त्याग कर दिया जाय तो जो ग्रेप रह जाता है, वह एक मुन्दर प्रतीक है हमने यह जान लिया है कि प्रत्येक मूर्ति, जिसकी कि हिन्दू पूजा करते हैं, ईश्वर के किसी गुणविशेप का प्रतिनिधित्व करती है, और प्रत्येक गुण को किसी विशेप नाम से पुकारा जाता है । नवधर्म मे विश्वास रखनेवाले प्रत्येक व्यक्ति को उन समस्त गुणो के एकमात्र अधिकारी एक ईश्वर की पूजा करनी चाहिए,--जिन गुणो का हिन्दुओ ने असख्य अथवा तैतीस करोड देवताओ मे प्रतिनिधित्व दिखलाया है । भगवान् को उसकी प्रकृति के विमिन्न पहलुओ से पृथक् करके एक अखण्ड ईश्वर के रूप मे विश्वास करना निर्गुण (Abstact) ईश्वर मे विश्वास करना है, और यह विश्वास हमे व्यावहारिक बुद्धिवाद एव नास्तिकता की तरफ ले जाएगा । यदि हम उसकी प्रत्येक वर्मा-व्यक्ति के रूप मे ईश्वर की पूजा करना चाहते हैं तो हम उसके एक गुण को लक्ष्मी, एक को सरस्वती और एक को महादेव आदि, आदि की सज्ञा देते हैं।''

इसका यह अमिप्राय था कि वामिक एकत्ववोध में हमने एक वढा कदम आगे वढाया है, क्योकि यह मनुख्य-जाति के एक वृहत्तर भाग से सम्वद्ध था। परन्तु इससे कुछ लाभ न था, कारण, कैशव यह चाहते थे कि सारी असली शक्ति उनके एकेश्वरवाद के हाथ में रहे, और अनेकेश्वरवाद को बाह्य आदर के अतिरिक्त और कुछ प्राप्त न हो। दूसरी तरफ वह विशुद्ध अद्वेतवाद व निर्मूण

<sup>\*</sup> इस खण्ड के अन्त मे नोट न० २ देखिए----प्रकाशक

१ अगस्त १, १८८० The Philosophy of Idol worship (सूर्तिपूजा का दर्शनशास्त्र) ।

एकेण्वरवाद से मी बचने रहे, जो कि ब्राह्यवर्ग के लिए सर्वथा निषिद्ध था। इसका परिणाम यह हुआ कि धार्मिक बुद्धि को सन्पूर्ण रूप से विभिन्न धर्म-विक्वासो के दो विभिन्न शिविरोंको पृथक् करनेवाली मध्यवर्ती प्राचीर का आश्रय लेना पडा । उस समय विद्यमान परिस्थिति एक शान्त संतुलन की अवस्था न थी, और जिस अवस्था मे केशव ने अपने-आपको रखने का आग्रह किया, वह एक स्थायी अवस्था न हो सकती थी । केणवचन्द्र का विज्वास था कि परमात्मा ने उन्हे उस स्थान से ही अपने (परमात्मा के) नव प्रकाशित विद्यान व नववर्म की घोषणा करने का कार्य सौंपा है। सन् १८७४ मे ही केशव ने इसकी घोषणा प्रारम कर दी, जिस वर्ष कि वे रामकृष्ण के सपर्क मे आये ।

अतेक अन्य स्वनिर्वाचित कानून-निर्माताओ के समान वह अपने ही मन मे नियम व व्यवस्था करने मे कठिनाई अनुमव करने लगे, विशेपत जबकि वह यह चाहते थे कि उनका नियमविचान सर्वग्राही हो, और उसमे ईसा और व्रह्म, वाइ-विल और योग, घर्म और तर्क सभी का समावेश हो । रामकृष्ण वट्टत ही सरल तरीके से अपने हृदय के अन्दर से ही उस स्थिति पर पहुँच गये थे और उन्होंने अपनी खोज को किन्ही सिद्धान्तो व आदेशो के सीमित ग्ररीर मे आवद्ध नहीं किया था । वे पथ दिखाकर, उदाहरण उपस्थित करके, और प्रोत्साहन देकर ही सतुष्ट थे । परन्तु केशव ने एक तरफ तुलनात्मक धर्म-अव्ययन-विद्यालय के अधिष्ठाता वुद्धिवादी योरोपियन विद्वान् के उपायो, और दूसरी तरफ भारत और अमेरिका के भगवत्प्रेरित व्यक्तियो के जपायो--अश्रु-विलगित भक्ति, प्रचार-भ्रमण, एवं स्वीकारोक्तियो का आश्रय लिया ।

उन्होंने अपने प्रत्येक प्रिय शिष्य को एक पृथक् धर्म र के सम्वन्ध मे अव्ययन

२ उनके चार चुने हुए शिष्यों में से प्रत्येक ने चार महान् धर्मों में से एक धर्म के अव्ययन को अपने जीवन का लक्ष्य वनाया, और किन्ही अवस्थाओं में वे अपने आलोच्य विषय में सर्वया लीन हो गये। उपाध्याय गौर गोविन्द-राय को हिन्दू-धर्म के अध्ययन का कार्य सौपा गया था, उन्होंने एक महत्त्व-राय को हिन्दू-धर्म के अध्ययन का कार्य सौपा गया था, उन्होंने एक महत्त्व-पूर्ण स्मरणीय पुस्तक गीता का संस्कृत में माध्य किया है, और श्रीकृष्ण की जीवनी लिखी है। साधु अघोरनाथ ने वौद्ध-धर्म का अध्ययन किया, और बगालों में बुद्ध का जीवन-चरित्र लिखा। यौवनावस्था में ही उनकी अकाल मृत्यु हो गई, परन्तु जब तक मी वे जीवित रहे, बुद्ध के पदचिह्नों का अनु-

 <sup>&#</sup>x27;मारत मे स्वर्ग का प्रकाश देखों' वक्तृता मे । नव धर्म की घोषणा २४ जन-वरी सन् १८८० को की गई थी ।—-प्रकागक

और एक पृथक् यौगिक साधना का आदेश दिया। अपने शिष्यों में प्रत्येक को अपनी व्यक्तिगत विशेषता के अनुसार किस धर्म का अध्ययन, व कौन-सी साधना सबसे अधिक उपयोगी होगी, इसके निर्वाचन में ही एक शिक्षक के रूप में केशवचद्र की निपुणता देखी जा सकती है। परतु वे स्वय अपने दो परा-मर्णदाताओं के बोच, जोकि उन्हें समान रूप से प्रिय थे—–दोलायमान थे। एक तरफ रामऋष्ण का जीवित उदाहरण था, जिनके पास वे समाधि के बारे में निर्देश प्राप्त करने के लिए जाते थे, दूसरी तरफ ल्यूक र्रिविग्टन नामक एक ऐंग्लिकन सन्यासी थे (जो वाद मे रोमन कैथोलिक सम्प्रदाय के अनुयायी हो गये ये) जिनसे वे ईसाई धर्म की शिक्षा प्राप्त करते थे। वे मागवत जीवन और सासारिक जीवन में से उनके लिए कौन-सा श्रेयस्कर है, इसका कमी निर्णय न कर सके, और निष्कपट सरलता के साथ यह सोचते रहे कि इनमें से एक का दूसरे के लिए हानिकारक होना आवश्यक नही है।

परन्तु उनके मन को इत अस्पष्टता ने उन्हें पर्याप्त हानि पहुँचाई और ब्रह्मसमाज पर उसका और भी अधिक प्रतिकूल प्रभाव हुआ । कारण उनका अतर दर्पण के समान स्वच्छ था, <sup>२</sup> और उन्होंने अपने स्वभाव की परिवर्तन-

- १ सन् १५४७ की प्रथम जनवरी के बाद जब उन्होंने आष्यात्मिक उन्नर्त के लिए साधारण विधान नामक नई पढति का प्रारम्भ किया तो उन्होंने अपने शिप्यो की विशेषता के अनुसार उनकी साबना के मार्गों (योगो) को भी परिवर्तित कर दिया। किसी को भक्तियोग, किसी को ज्ञानयोग एव किसी को राजयोग का उपदेश दिया। भगवान के विभिन्न नामो व गुणो के साथ उसकी उपासना के मिन्न रूप सम्बद्ध किए। (देखिए पी॰ सी॰ मज़ूमदार) इस पुस्तक के द्वितीय खण्ड में हिंदू रहस्यवाद, और विमिन्न प्रकार के योगो को आलोचना के प्रसग में में इस विषय में विशेष आलोचना करूँगा।
- र उनके रामकृष्ण जैसे हितचिंतक भी यह आलोचना किए विना न रह सके कि

शीलता और बहुरूपता को गुप्त रखने से लिए मामूली सतर्कता से भी काम नही लिया। फल यह हुआ कि सन् १८७८ मे ब्रह्मसमाज में एक और दल की सुष्टि हो गई, और केशव अपने ही साथियों के आक्रमण का निशाना वन गये। उन्होंने उन पर अपने सिद्धांतो के प्रति विश्वासघात का दोपारोपण किया। उनके अधिकाश मित्रो ने भी उनका साय छोड दिया। और इसके फलस्वरूप उन्हे रामकृष्ण और पादरी ल्यूक रिविंग्टन जैसे कुछ वफादार मित्रों के लाअय मे ही शरण लेनी पडी । इसके अतिरिक्त इस नयी परीक्षा ने ईसाई धर्म के प्रति उनकी स्वीकारोक्तियों के सम्पूर्ण प्रवाह के लिए डार उन्मुक्त कर दिया, जो कि घीरे-घीरे अविकाघिक सुस्पप्ट एव ईसाई धर्म के गभीरतम आव्यात्मिक शास्त्र के अनुसार प्रकट होने लगी । इस प्रकार उन्होंने 'क्या मैं एक मगवत्प्रेरित पेगम्बर हैं ?' शीर्पक अपनी वक्तूता में जॉन दी वैष्टिस्ट, ईसा अोर सेण्ट पॉल के सम्बन्ध मे अपने वालसूलम स्वप्नदर्णन का वर्णन किया, और अपनी 'भारत पुछता है कि ईसा कौन है ?' (सन् १८७९) शोर्षक वस्तृता मे उन्होंने मारत-वासियो के समक्ष घोषणा की, ''वह वर 'मेरा ईसा, मेरा प्यारा ईसा, मगवान् और मनुष्य का पुत्र ईसा।" आ रहा है, और 'क्या सगवान अपने आपको अकेला ही प्रकट करते हैं ? र वक्तूता मे वे कहते हैं कि पुत्र पिता के दाहिनी तरफ वैठा है ।

इस सत पुरुष ने अपनी मृत्यु के बाद अपने कार्यों व समृद्ध घर को ठोक हालत मे छोढा है। के घव सामाजिक आनन्दोत्सवों में वरावर प्रारीक होते थे, व अन्य मनोरजन के साधनों तथा अपने घर में खेले जाने वाले नाटकों में भी सक्रिय माग लेते रहे। (रामकृष्ण चरितामृत, अप्रैल, १८८४)। परतु रामकृष्ण ने उनकी हार्दिक सच्चाई पर कमी सदेह नहीं किया। वह सर्वया असदिग्ध थी। उन्हे यही खेद था कि ऐसा धार्मिक व गुण-सपन्न व्यक्ति मगवान के आधे मार्ग पर ही पहुँच सका, वह अपने आपको सर्वात्मतः मगवार्यित न कर सका।

- २. "मेरा प्रमु ईसा...मारत के नवयुनको । ..विश्वास करो और स्मरण

परन्तु इन सब घोपणाओं को करने हुए भी, उसी समय ब्रह्मसमाज के जयन्ती उत्सव के अवसर पर वे हिमालय के उच्च शिखर से अपने 'मारतीय-घर्मवन्धुओं के नाम' अपना प्रसिद्ध पत्र (१८५०) लिखने से नही चूकते । उक्त पत्र में वे रोमन कैथोलिक पोप के समान ''नगर (रोम) और ससार'' u bi et Orbi---अर्थात् (रोम) शहर और ससार को सबोधित कर ईश्वर द्वारा सौंपे हुये नव धर्म के सन्देश की घोषणा करते हैं, जिसे सुननेवाला विश्वास कर सकता है कि ये बाइविल के ही शब्द हैं ।

"ऐ हिन्दुस्तान । सुनो, तुम्हारा स्वामी भगवान् एक है ।"

इन शब्दों के साथ 'मारतीय बन्युओं के नाम पत्र' का प्रारम्भ होता है।

''जेहोवा एक महाच आत्मा है, 'मैं जिसका वच्चनिर्घोष हूँ', आकाश और पृथ्वी जिसकी घोषणा करते हैं। .''

"प्रियतम वन्घुगण । सेण्टपाल का एक अयोग्य शिष्य होने पर मी मैं उन्ही को मावना और उन्ही को बैली मे यह पत्र आपको लिखता हूँ. "

"और आगे कहते हैं: ''ईसा का पूर्णविश्वास करके ही पाल ने पत्र लिखा था। एक ईश्वरवादी होने के नाते मैं अपना यह तुच्छ पत्र न केवल एक पैगम्वर के, अपितु स्वर्ग और मर्त्यलोक के समस्त जीवित व मृत पैगम्वरो के चरणो मे बैठकर लिख रहा हूँ। ''

कारण, वे अग्रगामी ईसा के सन्देश को पूर्ण करने का दावा करने थे।

रखो . वह आत्मत्याग के रूप मे, तपस्या के रूप मे, और योगिक साधना के रूप मे तुम्हारे पास आवेगा वह आ रहा है . प्रियतमा मारतभू को अपनी समस्त अलकार-भूषा से भूषित होकर उसका स्वागत करना चाहिये ।"

'दी इण्डियन मिरर' पत्रिका मे उन्होंने एक लेख मे पुन. घोषणा की है: ''आज से वारह वर्ष से मी अधिक समय पूर्व व्रह्मसमाज ने जिस प्रकार ईसा की नैतिकता को प्रकट किया था, आज भी उसी श्रद्धा के साथ वह उसके ईक्ष्वरत्व को प्रकट करता है।'' (अप्रैल २०, १८७९)

और पुन. ''क्या केवल मूसा का ही धर्म ? सम्भवत. हिन्दू-धर्म मी। भारतवर्ष मे वह हिन्दू-धर्म को हो सफल करेगा।''

१ यह व्याख्यान एक दूसरे व्याख्यान के शेप अभ के रूप मे दिया गया है, जिसका मीर्पक है 'उन्नोसवी शताव्दी मे मगवान्-दर्शन', इस वक्तृता मे स्वर्ग-मर्त्य को एक कर देनेवाले स्वामी विवेकानन्द के अग्रदूत के रूप मे केमावचन्द्र ने विज्ञान की प्रशसा की थी।

''नव धर्म ईसा की मविष्यवाणी की ही पूर्णता है।..सर्वशक्तिमान् मगवान् ने जिस प्रकार पहले अन्य राष्ट्रो को अपना सन्देग दिया है, ' उसी प्रकार वह आज तुम्हें अपना सदेज देता है।...''

इस क्षण केशवचन्द्र यह भी विण्वास करते थे कि जिस तत्त्व से मगवान् की आत्मा का निर्माण हुवा है, वह भी उसी से वने हैं।

"भगवान् की खात्मा और मेरी आन्तरिक सत्ता परस्पर ओतप्रोत है। तुमने यदि मुझे देखा है, तो उमे भी देख लिया है।. "तो, केशव जिस सर्व-णक्तिमान् की कण्ठघ्वनि है, वह क्या घोषणा करते है ? किस "नर्वान प्रेम, नई आजा, नव वानन्द को वह साय लाये है ?" ("विघाता का यह नया सदेण-वाहक कितना मबूर है ?")

मारत के मगवान् के रूप मे जेहोवा ने इस नूतन मूसा को जो आदेश दिया, वह इस प्रकार है —

''वह असीम आत्मा जिसे चक्षु देख नही सकते, कान नुन नही सकते, वही तुम्हारा भगवान् है, उसके अतिरिक्त तुम्हारा और कोई मगवान् नही है। इस सर्वोच्च मगवान् के विरुद्ध मारतीयो ने दो कृत्रिम देवताओ की रचना की है— एक देवता वह है जिसकी अज्ञानी पुरुपो ने स्थापना की है, और दूस रा देवता वह है, जिसकी बुद्धिवादियों के निरर्थक स्वप्नों ने सृष्टि की है, परन्तु वे दोनों ही हमारे भगवान् के पत्रु हैं। कित्त स्वप्नों ने स्थापना की है, और दूस रा देवता वह है, जिसकी बुद्धिवादियों के निरर्थक स्वप्नों ने सृष्टि की है, परन्तु वे दोनों ही हमारे भगवान् के पत्रु हैं। इन दोनों का ही तुम्हे आवध्यक रूप से त्याग करना होगा किसी भी मृत वस्तु की, चाहे वह स्थूल प्रकृति हो, या मृत मनुष्य हो अथवा मृत विचार हो, उपासना मत करो, उस जीवित आत्मा की यूजा करो, जो विना नंत्रो के देखता है .तुम्हारी आत्मा का परमात्मा तथा परलोक-गत सन्त-महात्माओ के साथ मिलन ही तुम्हारा सन्चा स्वर्ग है, इसके अतिरिक्त

१ ''भारत मे स्वर्ग का प्रकाश देखो' (२८म४) जीर्पक उपदेश से तुलना कीजिए।

२. प्रयम देवता जिसकी निन्दा की है, जसे समझाना अत्यन्त सुगम है: वातु, काण्ठ व पत्थर की मूर्तियों से ही जनका अभिप्राय है। दूसरे निन्दित देवता का इस प्रकार आगे और स्पर्ण्टीकरण किया है: ''आयुनिक सन्देहवाद, माववाद, जड विकासवाद एव जीवकणिका आदि।'' इस प्रकार यह वैज्ञा-निक व तार्किक व अद्वैतिक वुद्धिवाद है। परन्तु केशव वास्तविक विज्ञान की कमी निन्दा न करते थे, जैसा कि 'उन्नोसवी शताब्दी में भागवत्-दर्शन (१८७९), शोर्षक व्याख्यान से स्पष्ट है।

ओर कोई स्वर्ग नही है...आत्मा के आध्यात्मिक उल्लास मे ही स्वर्ग की पवित्रता एव आनन्द का अनुमव करो.. तुम्हारा स्वर्ग कही दूर नही है, यह तुम्हारे अन्दर ही अवस्थित है । तुम्हे देश व जाति का पक्षपात त्यागकर सब देशो व सब युगो के समस्त मानव-परिवार के प्राचीन सबस्यो—-मविष्यद्रष्टाओ, सन्तो, शहीदो, ऋषि-मुनियो, धर्म-प्रचारको, व मानवहितैपियो का सम्मान करना चाहिये और उनसे प्रेम करना चाहिये । तुम्हारे स्नेह व श्रद्धा के ऊपर केवल भारतीय पवित्र आत्माओ का ही एकाधिकार न होना चाहिए । समी पैगम्बरो को उनका उचित आदर तथा स्नेह प्रदान करो । प्रत्येक श्रेष्ठ और महान् व्यक्ति किसी महान् सत्य एव ईक्ष्वरीय ऐक्ष्वर्य के किसी विशेष अग का एक मूर्तरूप है । समी स्वर्गीय सन्देशवाहको के चरणो मे प्रणाम करो । ..जनका रक्त तुम्हारा रक्त हो, उनका मास तुम्हारा मास हो !. उनके अन्दर वास करो, और वे सदा के लिये तुम्हारे अन्दर वास करेंगे ।

इससे मुन्दर कौन-सी कल्पना समव है ? विश्वव्यापी एकेश्वरवाद की यह सर्वोत्कृष्ट अमिव्यक्ति है, जो कि योरोप के स्वतन्त्र एकेश्वरवाद के अत्यन्त निकट पहुँच जाती है। इसके लिए किसी ईश्वर-प्रेरित धर्म के प्रति वाघित निष्ठा की आवश्यकता नही है। इसकी मुजाएँ समग्र विश्व की भूत, वर्तमान व मविष्यत्कालीन पवित्र आत्माओ के स्वागत के लिए फैलो हुई हैं, क्योकि केशव का सन्देह मगवत्प्रेरणा का अन्तिम शब्द होने का दावा नही करता। मारतीय वर्मशास्त्र वद पुस्तकें नही है। प्रत्येक वर्ष उनमे नये अव्यायो की वृद्धि होती है .. ईश्वर के प्रेम और जान मे हमेशा आगे बढे चलो। . मगवान् दस वर्ष के अन्दर हमे किस नये ज्ञान का प्रकाश देंगे, यह उसके सिवाय और कौन जान सकता है ?

परन्तु पिछले वर्ष केशव ने ईसा के चरणो मे वैठकर जिस हीनता को स्वी-कार किया था, उसके साथ इस स्थिर व प्रशान्त कण्ठस्वर से उच्चारित स्वतन्त्र एव विशाल एकेश्वरवाद की सगति किस प्रकार लगायी जा सकती है <sup>?२</sup>

"में तुम्हे कहना चाहता हूँ. कि ईसा की जीवन-लीला से मेरा सम्वन्ध है, और मैं उसमे एक मुख्य स्थान रखता हूँ। मैं ही वह अपव्ययी पुत्र हूँ, जिसके सम्वन्व मे ईसा ने कहा था, और पाक्ष्वात्ताप की मावना के साथ अपने पिता के पास लौटने का प्रयत्न कर रहा हूँ। यही नहीं, मैं इससे भी बढकर अपने विरो-

१ इसमे विवेकानन्द के एक प्रिय विचार का परिचय मिलता है।

२, ''हम, नव घर्म के प्रचारकगण'' (१८८१) शीर्षक घर्मोपदेश से ।

षियो के सतोप और उन्हें गौरव प्रदान करने के लिए कहूँगा. . ..में ही वह नोच, जूडास हूँ, जिसने ईसा के साथ द्रोह किया था .वास्तविक जूडास, जिसने सत्य के विरुद्ध पाप किया था । और ईसा मेरे हुदय के अन्दर अधिष्ठित है । . ''

ब्रह्मसमाज के उन सदस्यों पर, जो कि अव तक अपने नेता का अनुसरण करते चले आ रहे थे, इस प्रकाश्य स्वीकारोक्ति की कितनी मयानक प्रतिक्रिया हई, यह कल्पना के योग्य है।

परन्तु केशव तब भी अपने साथ तर्क-वितर्क में लीन थे । उन्होंने ईसा को स्वीकार कर लिया था, परन्तु वह अपने-आपको "ईसाई"<sup>2</sup> न मानते थे । उन्होंने ईसा, सुकरात और चैतन्य को अपने देह व मन का अश मानकर एक अद्भुत तरीके से ईसा के साथ सुकरात और चैतन्य का मेल कराने की चेव्टा की ।<sup>8</sup> तथापि उन्होंने ईसाई धर्म के वाह्य धर्मानुष्ठानो को भारतीय आचार व प्रया का रूप देकर अपने समाज में प्रचलित किया । मार्च सन् १८८१ को

- १ यही कारण है (जहाँ तक मुझे मालूम है) कि उन्होंने अपनी पुस्तको मे केशव के सम्वन्व मे आलोचना करते हुए इस प्रकार की किसी स्वीकारोक्ति का वर्णन न करने की सतर्कता का प्रयोग किया है।
- २ ''ईसा का सम्मान करो, किन्तु सर्वसाधारण जिसे ईसाई कहते है, वह मत बनो । ईसा ईसाई धर्म नही है। . सकीर्ण ईसाई धर्म के जनप्रिय साधारण रूपो को छोडकर ईसा की विशालता मे अपने-आपको लीन करने की आकाक्षा करो।"

इसी समय लिखे 'Other Sheep have I' (मेरे पास और भेडे भी हैं) नामक एक अन्य प्रवन्व मे :---

३ "प्रभु ईसा मेरी इच्छा-शक्ति है, सुकरात मेरा मस्तिष्क है, चैतन्य मेरा हूदय है, हिन्दू ऋषि मेरी आत्मा हैं, मानवप्रेमी हावर्ड मेरा दायाँ हाथ है।"

Downloaded From - https://preetamch.blogspot.com

रामकृष्ण \* १४१

उन्होंने रोटी और णराब के स्थान पर चावल और जल के बारा पुण्य अनुष्ठान (Blessed Sacrement) का सपादन किया, और तीन महीने बाद वपतिस्मा का अनुष्ठान किया, जिसमे केशव ने स्वयं ही पिता, पुत्रव पवित्र आत्मा की पूजा का दृष्टान्त उपस्थित किया।

अन्त मे सन् १००२ मे उन्होंने निर्णयात्मक कदम उठाया। ईसाई घर्म के रहस्यो मे ईसाई त्रिसत्ता ही एशियावासियो के लिए सबसे बडी रुकावट और उनकी घृणा व उपहास का पात्र वनी हुई है।<sup>२</sup> केशव ने न केवल इसे स्वीकार किया और ग्रहण कर लिया, अपितु खुश्री के<sup>3</sup> साथ उसकी मुक्तकण्ठ से प्रशसा भी को और उससे ज्ञान का प्रकाश प्राप्त किया। ईसाई घर्म का यह रहस्य उन्हें समस्त ईसाई आज्यात्मिक शास्त्र की विशाल इमारत व विश्व की उत्क्रुण्टतम घारणा की आधारशिला के समान प्रतीत होता था, और यह अकारण हो नहीं था ''यह वह खजाना है जिसमे ससार के समस्त पवित्र साहित्य का रत्न-मण्डार---( समस्त मानवता के ) दर्शनशास्त्र, धर्मशास्त्र व काव्यशास्त्रो मे जो अमूल्य वस्तु है, व ससार की घार्मिक चेतना की उच्चत्तम अभिव्यक्ति है--वह सव सचित है।'' मेरा विश्वास है कि उन्होंने एक कट्टर दृष्टिकोण के अनुसार तीनो सत्ताओ का स्वरूप निर्देश भी किया है।<sup>४</sup> क्या अब भी कोई ऐसी वस्तु रह जाती है, जो उन्हे ईसाई धर्म से पृथक् करती है ?

- १. केशव ने सेण्ट ल्यूक से एक श्लोक पढकर प्रार्थना की कि "पवित्र आत्मा उनकी अमार्जित भौतिक सत्ता को शुद्धाचारी आघ्यात्मिक शक्तियों में इस प्रकार परिणत कर दे कि वे शक्तियाँ हमारे देह में प्रवेश करने पर उसमे इस प्रकार घुल-मिल जाये, जिस प्रकार कि समस्त ऋषियों और महात्माओ का रक्त व मास ईसा में मिल गया है।
- २ वेदान्तवादी भारत का जहां तक सम्बन्ध है, वहां तक इसका कारण अस्पष्ट प्रतीत होता है । कारण भारत की भी अपनी एक त्रिसत्ता है . ''सत्, चित्, आनन्द'' (तीनो का समन्वय सच्चिदानन्द), और कैशव ने इसी त्रिसत्ता को ईसाई त्रिमूर्ति के निकट लाने की चेष्टा की है ।
- ३ 'That marvellous Mystry, 'The Tranty' (त्रिसत्ता का चमत्का-रिक रहस्य) शोर्थक १८८२ के व्याख्यान मे ।
- ४ यहाँ पर त्रिसत्ता का त्रिभुजाकार सम्पूर्ण चित्र अकित है । उसके शीर्षस्थान पर साक्षात् मगवान् जेहोवा है वहाँ से पुत्र अवतरण करता है ..और मानवता के भूमितल के एक छोर को स्पर्श करता है और पुन. पवित्र

हां, केवल एक वस्तु ही ऐसो है, जो उन्हे ईसाई वर्म से पृथक् करनी है, लोर जो अपने-आपमे एक पृथक् ससार है, वह है उनका अपना सदेश या मार-तीय "नव विवान", जिसका वह कमी परित्याग न कर सके । यह सत्य है कि उन्होने ईसा को ग्रहण कर लिया था, परन्तु उसके वदले मे ईसा को भी भार-तीयता एव ईश्वरवाद को ग्रहण करना पडा । "मूर्तिपूजा, दूर हो जाओ ! मूर्ति-पूजा के प्रचारको, विदा हो जाओ !,' (जिनका यह सम्वोधन पश्चिम को ही

बात्मा की णक्ति द्वारा अघ पतिन मानवता को अपनी ओर आकृष्ट करता है। ऐशीमाव (Divinity) जब मानवता की दिशा में अवतरण करता है तो वह पुत्र हो जाता है, और वही ऐशीमाव जब मानवना को स्वर्ग की तरफ ले जाता है तो वह पवित्र आत्मा कहलाता है। यही मोक्ष का समस्त दर्णनशास्त्र है। स्रष्टा, शिक्षावाता एर्व शुद्धिताता, मैं ही हूँ, मैं ही प्यार करता हूँ, मैं ही रक्षा करता हूँ, मैं ही स्थिर, मैं ही गतिशील, और मैं ही प्रत्यावर्तनशील मगवान् हूँ ''--केशवचन्द्र कैथोलिक रहस्यवाद के प्राचीन ग्रन्थो से तुलना कीजिए।

"जिस क्रिया ढारा पिता पुत्र को उत्पन्न करता है, उसकी निर्गमन व बहिर्गमन जब्द ढारा व्याख्या की जा सकती है' Evivia Patie पवित्र आत्मा, प्रत्यावर्तन के पथ ढारा जन्मलाम करती है।... यह ईज्वरीय मार्ग है, और मगवान् के अन्दर ही विद्यमान है, इसी के ढारा भगवान् पुन. अपने अन्दर प्रविष्ट हो जाता है।...डसी प्रकार सृष्टि ढारा हम मगवान् के अन्दर से बाहर आते हैं। पुत्र के ढारा ही पिता स्रष्टा कहलाने का अधिकारी होता है। और पुन. हम करुणा ढारा जो कि पवित्र झात्मा का गूण है, उसी में वापस लौट जाते हैं।''

P. Clande Seguenot Condmite Oraison, १६३४ हेनरी ब्रेमन्ड हार उद्धृत । La Metaphysique des Saints, 1, PP. 116-117

यद्यपि यह आश्चर्यजनक प्रतीत होता है, तथापि केशव बैरूलियन व सैनेशियन प्रार्थना दर्शन को जानते थे। ३० जून सन् १८८१ की Renunciaton of John the Baptist शीर्पक आलोचना मे उन्होंने फासीसी दी सेल्म द्वारा मैडम दी शाताल को लिखित पत्रो का उद्धरण दिया है।

वैर्ललयन व सैनेणियन . अर्थात् सत्रहवी णताव्दी के रहस्यवादी फासीसी कैयोलिक वेरूल और फासीसी दी सेल्स से सम्वन्धित ।

लक्ष्य करके कहा गया था) । ईसा ही णाज्वत निख्व है । ''प्रसुप्त शब्द के रूप मे ईसा जगत्पिता के वक्ष में चिरकाल तक निष्क्रिय शक्ति के रूप में विद्यमान था, हमारे इस संसार में आने से बहुत, बहुत पहले से ही वह वहाँ मौजूद था ।'' ग्रीस और रोम में देह घारण करने से भूर्व वह, मिस्न में, भारत में ऋग्वेद के ऋषियों में, कन्फ्यूणियस में व णाक्य भुनि में प्रकट हुआ था और नवविचान के इस मारतीय सन्देशवाहक का कार्य उसके विश्वव्यापी व सच्चे अर्थ की घोषणा करना है । कारण 'पुत्र' के आगमन के बाद 'आत्मा' का आगमन हुआ था और ''नवविघान का यह उपासना मन्दिर ..सर्वथा पवित्र आत्मा को ही प्रतिष्ठा-भूमि है और इस प्रकार यह पुरातन व नवीन दोनों टेस्टामेण्टों को पूर्ण करता है ।''

अोर इसीलिए, ऊपर और नीचे से अनेक ऐसे भयानक आधातो के होने पर मी, जो कि इसके दुर्ग की जडो तक को मी हिला देते, इस हिमालय सहश अटल एके स्वरवाद का एक अश भी विनष्ट न हो सका । एक प्रचण्ड विचार चेप्टा ढारा केशव इसमे ईसा का समावेश करने मे समर्थ हुए थे, और उन्होंने यह विश्वास करते हुए कि उन्हें पाश्चात्य ईसाइयो के सम्मुख ईसा का वास्तविक अर्थ प्रकट करने के लिए भेजा गया है, अपने नव धर्म को ईसा के नाम से मडित कर दिया ।

अपनी मृत्यु से पूर्व 'योरोप के लिए एशिया का सन्देश' (सन् १८८३) शीर्षक अपने अन्तिम सन्देश मे केशव ने इस उद्देश्य की स्पष्ट घोषणा की थी। ''मत-वाद से क्षत-विक्षत योरोप । अपने सकुचित विख्वास की मुक्त तलवार को मियान के अन्दर रख दो । इसे त्याग दो और परमात्मा के पुत्र ईसा के नाम पर सच्चे कैथें।लिक और विख्वव्यापी उपासना-मन्दिर मे घारीक हो जाओ । ''

'ईसाई योरोप ने ईसा को आधी वाणी को मी नहीं समझा है। उसने यह समझा है कि ईसा और परमात्मा एक हैं, परन्तु यह नही समझा कि ईसा और मानवता भी एक हैं। यह एक महान् रहस्य है, जिसे कि नवविधान विभव के सम्मुख प्रकट करता है ---केवल ईभ्वर के साथ मनुष्य के पुर्नामलन को नही, अपितु मनुष्य के साथ मनुष्य के पुर्नामलन को !. एशिया योरोप से कहता है: 'माई, ईसा मे एक हो जाओ । जो कुछ भी सत्य एव मुन्दर है---हिन्दू एशिया विनयशीलता, मुसलमानो की सत्यता बौदो का त्याग और तितिक्षा जो कुछ मी पवित्र है वह सब ईसा का ही है।"

जीर इसके वाद एणिया मे नये रोम का नूतन पोप प्रायश्चित्त का सुन्दर

## गान गाता है।

परन्तु वह एक वास्तविक पोप थे, और उन्हे दृढ विश्वास था कि पुन-मिलित मानव-जाति का ऐक्य-साधन उनके मत के अनुसार ही होगा। इसकी रक्षा के लिए वह निरन्तरवज्जपाणि होकर सन्नद्ध रहते थे; मगवान की एकता----ई्फ्वर के एकत्व (Univol God) के सम्वन्घ मे वे किसी प्रकार के समझौते को स्वीकार करने के लिए तैयार न थे।

' विज्ञान एक है । घर्म सी एक है ।''

उनके शिष्य वी० मजूमदार ने उनमे मी उग्ररूप मे ईसा के तिरस्कारपूर्ण शव्दो का प्रयोग किया है

''केवल एक ही मार्ग है। स्वर्ग के लिए कोई गुप्त मार्ग नही है। और जो कोई व्यक्ति सम्मुख मार्ग से प्रवेश नही करता, वह एक तस्कर व दस्यु है।"

परन्तु स्मित हास्य के साथ करुणा-मिश्रित शब्दों में रामकृष्ण जिस मापा का प्रगोग करते थे, वह इससे सर्वथा विपरीत है ।<sup>२</sup>

- १. ''और प्रायधिचत का यह नवीन संगीत आज पृथ्वी की अनेक मापाओ मे लक्ष-लक्ष कण्ठो ढ़ारा परम उत्साह के साथ गाया जा रहा है। लक्ष-लक्ष आत्माएँ ईक्ष्वर-मक्ति व धर्माचरण के नाना विचित्र वर्णों से रजित राष्ट्रीय परिघानो को धारण किए हुए जगत्नियन्ता के सिंहासन के चारो तरफ परि-क्रमा करते हुए नृत्य करेगी, और अनम्त काल के लिए विघ्व मे धान्ति और आनन्द का साम्राज्य होगा।''

और रामकृष्ण के जीवनी-लेखक लिखते हैं कि इन सरल शब्दो ने "ब्रह्मसमानी होने के कारण विवेकानन्द का जीवन के सम्बन्ध मे जो सकु-चित दृष्टि-कोण (Puritanical view of life) था, उसमे एकदम परि-वर्तन ला दिया। रामकृष्ण ने नरेन को सिखाया कि मनुष्य-जाति को दुर्ब-लता और शक्ति के (पाप और पुण्य के नहीं) उदारतर व सत्यतर आलोक

ऐक्यवादी अनुशासन की आन्तरिक आवश्यकता ने, जो धार्मिक विश्व-व्यापिता से मेल नही खाती, और जो कि प्राय अज्ञातरूप से आघ्यात्मिक साम्राज्यवाद में परिणत हो जाती है, अपने जीवन के अन्त में केशव को नव-सहिता नामक स्मृति (२ सितम्बर १८८३) का निर्माण करने के लिए बाघ्य किया । इस सहिता में केशवचन्द्र के ही शब्दो, में ''मारत में नव धर्म के अनुयायी आर्यों के राष्ट्रीय नियम...मुसस्कृत हिन्दुओं की विशेष आवश्यकताओं और चरित्र के अनुकूल और उनकी राष्ट्रीय मावनाओं एव परम्पराओं पर आश्रित परमात्मा के नैतिक नियम'' का समावेश है। वस्तुतः इसमे एक राष्ट्रीय एकेश्वर-वाद—एक ईश्वर, एक शास्त्र, एक दीक्षा, एक विवाह—तथा परिवार के लिए, ग्रहस्थ के लिए, व्यवसाय के लिए, शिक्षा के लिए, आमोद-प्रमोद के लिए, दान के लिए एव रिश्तेदारी आदि के लिए, समन्त आदेशों का एक लिपिवट सग्रह है। परन्तु केशव का यह स्मृतिशास्त्र विशुद्ध रूप मे एक कल्पनात्मक वस्तु ही है, जो कि एक ऐसे भारतवर्ष के लिए है, जिसका अभी तक जन्म नही हुआ, और मविष्य मे मी जिसके जन्म की समावना अत्यन्त सदिग्ध है।

परन्तु क्या केणव स्वय भी इस बारे मे असदिग्ध थे कि ऐसे भारत का जन्म कभी समव है ? इस स्वेन्च्छाकृत तर्क की समस्त इमारत का आधार ही उनकी पूर्व तथा पश्चिम मे विमक्त प्रकृतिरूपी अनिधिचत वुनियाद पर आश्चित था, जव उन पर वीमारी<sup>°</sup> का आक्रमण हुआ तो उन्हें जोडनेवाला मसाला ढीला पड गया । उस समय उनकी आत्मा किससे सम्वन्ध रखती ? ईसा से या काली से ? उनकी मृत्युशय्या पर रामकृष्ण, देवेन्द्रनाथ (उनके प्रथम गुरु जिनसे कि अब उनका मेल हो गया था ) और कलकत्ता के वडे पादरी सभी उनसे मिलने के लिए आये । १ जनवरी सन् १८८४ को वे अन्तिम बार माँ काली के एक नवीन मन्दिर का उद्घाटन करने के लिए गये, परन्तु 5 जनवरी को उनकी मृत्युशय्या पर उनके ही आदेशानुसार उनके एक शिष्य ने ग्रैथसेमन<sup>3</sup> मे ईसा की वेदना पर स्तोत्र-गान किया ।

के अन्दर किस प्रकार पहिचाना जा सकता है।" (स्वामी विवेकानन्द का जीवन, खण्ड १, अञ्याय ४७)।

- १. सहिता = नाना विपयक संग्रह ।
- २ वहुमूत्र रोग । वगाल प्रान्त का यह एक अभिषाप है । विवेकानन्द भी इसी वीमारी मे मृत्यु को प्राप्त हुए थे ।

इस प्रकार निरन्तर मानसिक अस्थिरता के वीच किसी भी सरल आत्माओ के राष्ट्र के लिए अपने लिए पय सन्धान करना असमन था । परन्तु इससे ही हम केशव के और निकट आ आते हैं और .उनके प्रति और अधिक आकृष्ट हो जाते है, क्योकि हम उनके अन्तरतम मावो को पढ सकते हैं, और उनसे सम्वद्ध उनके मानसिक अन्तर्दाह को देख सकते हैं। इसके साथ ही यह भी सत्य है कि रामकृष्ण की सकरुण व अन्तर्भेदी दृष्टि अन्य सवकी अपेक्षा इस तय्य को अविक अच्छी तरह समझती थी कि भगवान की सोज मे क्षीण व परिक्लान्त इस मनुष्य की---जिसका देह अदृश्य विघाता का शिकार वना हुआ है ----प्रच्छन्न ट्रैजडी क्या है ? परन्तु क्या एक जन्मसिद्ध नेता को, चाहे वह अपनी अन्तर्वेदना को अपने तक ही सीमित क्यो न रखे, अन्तिम समय मे इस प्रकार के अस्थिरता व दुर्वलता के वशोभूत होने का अधिकार प्राप्त है ? व्रह्मसमाज के लिए वे यह विरासत छोड गए हैं, और यद्यपि इससे उक्त समाज की आव्यात्मिक सम्पत्ति मे वृद्धि हुई है, तयापि मारतवर्ष मे, यदि सर्वदा के लिए नहीं तो दीर्घकाल के लिए व्रह्म-समाज का प्रमाव शिथिल हो गया है। हम भी मैक्समूलर के समान यह प्रग्त कर सकते हैं कि क्या केशव के ईश्वरवाद का तार्किक परिणाम ईसाई धर्म मे नही पाया जाता २ ? और केशवचन्द्र की मृत्यु के तत्काल वाद उनके सव मित्र व शत्र\_ ठीक यही अनुमव करते थे।

पाश्चात्य विचारचारा से अनुप्राणित भारत तथा इगलैंड दोनो देशों के सर्वश्रेष्ठ विचारको ने उनको अन्त्येष्टि-क्रिया में समान रूप से भाग लिया। ''वे पूर्व तथा पश्चिम को जोडनेवाली एक कडी थे।'' और कडी एक वार टूट जाने पर फिर जुड नही सकती। उनके पश्चाहर्ती किसी भी मारतीय नैतिक व धार्मिक नेता ने इतनी लगन व निष्ठा के साथ पश्चिम के विचार व परमात्मा का अनुसरण

- रामकृष्ण के साथ केशव के अन्तिम हृदयस्पर्शी साक्षात्कार, और मुमुर्षु व्यक्ति के गुप्त घावो पर धान्तिदायक प्रलेप के समान रामकृष्ण को ज्ञान-गमीर वाणी के सम्वन्व में मैं और भी आगे वर्णन कर्डगा।
- २. मैक्समूलर ने सन् १६०० मे, प्रतापचन्द्र मजूमदार से, जो कि केशव की मृत्यु के बाद ब्रह्मसमाज के अव्यक्ष नियुक्त हुए थे, और जो अपने गुरु के ईसा केन्द्रिक विचारो से सहमत थे, प्रश्न किया था कि ब्रह्मसमाज स्पष्ट रूप से ईसाई नाम क्यो नहीं ग्रहण कर लेता, और ईसा के राष्ट्रीय धर्म-मदिर के रूप में अपना सगठन क्यो नहीं करता ? प्रतापचन्द्र मजूमदार और उन के कुछ तरुण शिष्यों ने उक्त विचार के प्रति अपनी सहमति प्रदर्शित की ।

नही किया<sup>1</sup>। इसलिए मैक्समूलर का यह कथन यथार्थ ही था कि ''मारत ने अपना श्रेष्ठतम पुत्र खो दिया है।'' परन्तु मारतीय समाचार-पत्र एकस्वर से उनकी प्रतिमा की प्रणसा करते हुए मी यह कहने के लिए वाष्य थे कि ''उनके अनुयायियो की सख्या उनकी योग्यता के अनुकूल न थी<sup>२</sup>।''

वास्तव में केशवचन्द्र अपने देशवासियों को अन्तरात्मा से बहुत दूर थे। वे उन सबको एकदम अपनी उस वुद्धि की, जो कि योरोप के ईसा व आदर्शवाद मे पुष्ट हुई थी, विशुद्ध ऊँचाई पर उठा देना चाहते थे। सामाजिक क्षेत्र में राम-मोहन राय को छोडकर उनके किसी अन्य पूर्ववर्ती ने भारत की उन्नति के लिए इतना प्रयत्न नही किया; परन्तु उस समय राष्ट्रीय चेतना का जो स्रोत आग्रह-

उनमे से ब्रह्मवान्वव उपाच्याय का नाम विशेष रूप से स्मरणीय है, और उसका अघ्ययन आवश्यक है, जिसने अपने सस्मरण सकलित किए हैं। वह 'नववर्म विघान' से पहले आग्लिकन और अन्त मे रोमन कैथोलिक सम्प्रदाय मे दीक्षित हुए । केणवचन्द्र के जीवनी-लेखक मणीलाल पारीख भी एक उल्लेख योग्य व्यक्ति हैं, वह भी ब्रह्मसमाज से ईसाई घर्म मे दीक्षित हुए थे । इन दोनो का ही यह विश्वास था कि यदि केशवचन्द्र कुछ वर्ष और जीवित रहते तो वे अवश्य रोमन कैथोलिक धर्म स्वीकार कर लेते । मणीलाल पारीख ने कहा है, ''सिद्धान्त की दृष्टि से केशवचन्द्र प्रोटेस्टेण्ट थे, परन्तु व्यवहार मे कैथोलिक थे . आघ्यात्मिकता मे ईसाई थे, और मोनेटिज्म (पवित्र आत्मा की सर्वश्रेष्ठता) मे विश्वास रखते थे ।'' परन्तु मेरी सम्मति मे केशव उन व्यक्तियों मे से थे, जो कि अधखुले दरवाजे की देहली पर खडे हुए प्रतीक्षा करते हैं । परन्तु उनके अनुयायियो ने जो दरवाजे को पूरा खोल दिया है, यहो घातक है ।

१. 'दी इण्डियन एम्पायर' नामक पत्र ने केशवचन्द्र के सम्मान मे लिखा है कि ''वे भारत मे अग्रेजी शिक्षा व पाश्चात्य सम्यता की एक उत्कृष्ट वहार थे।''

मारतीय दृष्टिकोण से यह प्रशसा निन्दा का ही नामान्तर था ।

२ दी हिन्दू पेट्रियट । सन् १६२१ मे तीनो ब्रह्मसमाजों की कुल सदस्य-सख्या ६,४०० से अधिक न थी (जिनमे से ४,००० सदस्य वगाल, आसाम-और विहार व उडीसा मे थे) । यह सदस्य-सख्या आर्यसमाज सदस्यों की सख्या (जिसके वारे मे मैं आगे लिखूंगा) अथवा राधास्वामी सत्सग के समान नये रहस्यवादी सम्प्रदायों की सदस्य-सख्या की तुलना मे सर्वथा नगण्य थी।

केशवचन्द्र के जीवन-काल मे ही मारतीय घार्मिक विचारघारा ने केशव के ब्रह्मसमाज, एव पाश्चात्यीकरण को सव चेष्टाओं के विरुद्ध एक विशुद्ध मारतीय समाज की स्थापना कर दी थी, और उसके प्रतिष्ठाता दयानन्द सरस्वनी<sup>9</sup> नामक एक अत्यन्त उच्चकोटि के व्यक्ति थे (१८२४-१८८३)।

वह सिंह के समान तेजस्वी व्यक्ति उन व्यक्तियों में से थे; जिन्हें योरोपवासी मारत के सम्बन्ध में विचार करते हुए प्राय भूल जाते हैं, परन्तु अपने को हानि पहुँचाकर मी उन्हें समवत. एक दिन उसे याद करना ही होगा। कारण दयानन्द उन महापुरुषों में से थे, जिसमें कर्म की विचारशक्ति और नेतृत्व की प्रतिमा का अद्भुत सम्मिश्रण होता है—जैसा कि उनके वाद विवेकानन्द<sup>2</sup> में पाया जाता है।

१. उनका जन्मनाम मूलशकर था, जिसे उन्होंने बाद मे छोड दिया था। 'सरस्वती' उनके गुरु को पदवी थी, जिन्हें वे अपने सच्चे पिता के समान मानते थे। दयानन्द की जीवनी के वारे मे जानने के लिए लाला लाजपतराय (मारतीय राष्ट्रीय नेता जिनकी हाल ही मे मृत्यु हुई है) रचित प्रामाणिक ग्रन्थ 'आर्यसमाज', सिडनी वैव ने जिसकी भूमिका लिखी है, वह देखिए।

(लॉगमैन्स ग्रीन एण्ड को, लन्दन १९१४)

२ यद्यपि इन दोनो महापुरुषो में ही प्रचार करने की अतुल शक्ति और जन-साघारण के लिए उनकी दुनिवार प्रीति एक समान थी, तथापि विवेकानन्द में आत्मा की गमीरता का आकर्षण, विशुद्ध व्यान चिन्तन की इच्छा, आत-रिक सत्ता की अविराम ऊर्ध्वलोक में जाने की चेप्टा---जिसके विरुद्ध कर्म की आवश्यकता को निरन्तर संग्राम करना पडता था---दयानन्द की अपेक्षा यह विशेष गुण थे। दयानन्द अपनी आत्मा की विभिन्नता की पीडा को न जानते थे, तथापि वह जिस कार्य के लिए पैदा हुए थे, उसे पूर्ण करने के लिए समस्त आवश्यक गुण उनमे विद्यमान थे।

जव कि वे सव धार्मिक नेता जिनका कि मैंने अब तक वर्णन किया है, व जिनके वारे मे मैं आगे कहूँगा, बगाल प्रान्त के रहनेवाले थे, दयानन्द उनसे एक अर्वथा विभिन्न भूमि—अरव समुद्र के उत्तर-पश्चिम तट पर अवस्थित प्रदेश— जिसने कि अर्द्वशताब्दी के बाद गांवी को जन्म दिया—में पैदा हुए थे। उनका जन्म गुजरात प्रान्त की काठियावाड रियायत में मोरवी नामक स्थान में एक उच्चतम श्रेणी के धनी ब्राह्मण<sup>9</sup> परिवार में, जो न केवल वैदिक शास्त्रों में ही पारगत था, अपितु राजनैतिक व व्यापारिक दोनों प्रकार के सासारिक विषयों में भी सर्वधा व्यवहार-पटु था, हुआ था। उनके पिता उक्त छोटी-सी देशी रियासत के शासन-कार्य में नियुक्त थे। वे धर्मशास्त्रों के अक्षरण. कट्टर अनुयायी थे, और कठोर व प्रवल शासन करने वाले व्यक्ति थे। उन्होने अपने पुत्र को भी अपना यह अन्तिम गुण उत्तराधिकार में दिया, जिसके कारण उन्हे अन्त मे स्वय कज्ट भोगना पडा।

नुतरा दयानन्द का वाल्यकाल ब्राह्मण समाज के कठोर रीति-नियमो मे ही व्यतीत हुया। आठ वर्ष की अवस्था में उनका उपनयन सस्कार हो गया, और उसके परिणामस्वरूप अपने परिवार के सव आवण्यक नैतिक नियमो के पालन के लिए उन्हें वाध्य किया गया।<sup>२</sup> ऐसा प्रतीत होता था, कि दयानन्द मो समय आने पर सनातन वर्म का एक मुदृढ स्तम्म सिद्ध होया। परन्नु इसके विपरीत सैम्सन के तुल्य उसने सनातन धर्म के मन्दिर के स्तम्मो को ही उखाड ढाला। यह मानवीय प्रयत्नों की व्यर्थता के उन सैंकढो उदाहरणों में से एक उदाहरण है, जब कि वह यह सोचता है कि उदीयमान पीढी के मन के ऊपर जवर्दस्ती किसी प्राचीन शिक्षा प्रणाली को लादकर वह उसका अपनी इच्छानुसार निर्माण कर सकता है, और इस प्रकार भविष्य पर हावी हो सकता है। उसका निश्चित परिणाम विद्रोह के रूप मे प्रकट होता है।

अतएव दयानन्द की यह विद्रोह-कहानी उल्लेख योग्य है। जव वह चौदह वर्प के थे, तव उनके पिता उन्हें शिवरात्रि का व्रत रखने के लिये मदिर मे ले गये। नियमानुसार दिन भर उपवास रखने के बाद वह सारी रात्रि उन्हे जाग-कर प्रार्थना करते हुए व्यतीत करनी थी। अन्य सब मक्तगण घीरे-धीरे सोने

१. सामवेदी, वैदिक ब्राह्मणो में सर्वश्रेष्ठ ब्राह्मण ।

व्रह्मचर्य व्रत का पालन, पवित्रता, अष्ययन काल मे अत्यन्त सादगो व गरीवी का जीवन, नित्य नियम से वेदमन्त्रों का पाठ, और कठोर अनुष्ठान व नियमों के अनुसार जीवन-यापन ।

लगे। परन्तु वालक दयानन्द ने यत्नपूर्वक निद्रा को समीप न आने दिया। अचानक ही उसने देखा कि एक चूहा बिल से निकलकर शिव की मूर्ति पर इघर-उघर दौडने लगा और देवता के प्रसाद को खाने लगा। वालक के हृदय में एक नैतिक विद्रोह जगाने के लिए इतना ही पर्याप्त था। देवमूर्ति के प्रति उसका समस्त विश्वास एकदम विनष्ट हो गया। और वह तत्काल मन्दिर को छोडकर रात्रि मे ही अपने घर चला आया और उसके वाद से किसी भी धार्मिक अनुष्ठान मे भाग लेने से इनकार कर दिया।

यहाँ से पिता और पुत्र के बीच एक भयानक संघर्ष का सूत्रपात हो गया। दोनो ही अदमनीय व दुर्वर्ष इच्छाशक्तिशाली थे, इसीलिए उनमे किसी प्रकार के पारस्परिक समझीने की गुजाइश न थी। उन्नीस वर्ष की अवस्था मे उनके पिता द्वारा जवर्दस्ती उनका विवाह करने का प्रयत्न करने पर दयानन्द घर से भाग गये। उन्हें पकड लिया गया और कैद मे डाल दिया गया। परन्तु वह मौका देखकर फिर हमेशा के लिए भाग गये (१८४४) और फिर कभी अपने पिता से न मिले।

पन्द्रह वर्ष को दीर्घ अवधि तक धनी व्राह्मण को इस सर्वत्यागी सन्तान ने गेरुए वस्त्र पहनकर सिक्षा द्वारा जीवन-यात्रा करते हुए संन्यासी के वेश मे भारत के कोने-कोने मे अमण किया । मानो यह विवेकानन्द के जीवन व तरुण अवस्था मे उनको समस्त मारत की यात्रा का ही एक प्रथम संस्करण था । उनके समान ही दयानन्द ज्ञानियो व तपस्वियो की खोज मे फिरते थे, कही दर्शनशास्त्र का अव्ययन करते थे, कही वेद पढते थे, और कही पर योगविद्या पढते व उसका अन्यास करते थे। उनकी तरह ही दयानन्द ने भी मारतवर्ष के प्रायः सभी तीर्थ-स्थानो का पर्यटन किया था, और धार्मिक शास्त्रायों मे हिस्सा लिया था। उनके सदृश ही उन्होंने अनेक कष्ट झेलते हुए थकावट, अपमान व खतरो का मुका-वला किया था, और अपनी मातृभूमि के साथ उनका यह सम्वन्ध विवेकानन्द के अनुमव को अपेक्षा चार गुना अधिक था। परन्तु विवेकानन्द से दयानन्द मे यह विभिन्नता थी कि वह इन दिनो केवल संस्कृत माथा ही वोलते थे, और इसलिए जिस जनसावारण मे से वे गुजरते थे, उसके निकट सम्पर्क मे न आ पाते थे। यदि विवेकानन्द श्री रामकृष्ण के सम्पर्क में न आये होते. और उनके अत्यन्त दयालु गुरु ने उनको कुलीनवशिता तथा विशुद्धाचारिता के अहकार को अपनी स्नेहमय कार्रुणिकता एव अगाध बुद्धिमत्ता से दमन न कर दिया होता, तो विवेकानन्द की जो अवस्था होती, वास्तव मे वही दयानन्द की अवस्था थी। दयानन्द को अपने चारो तरफ अन्धविष्वास, अज्ञान, नैतिक शिथिलता, गिराने-

# Downloaded From - https://preetamch.blogspot.com

#### रामकृष्ण \* १४१

वाले कुछस्कार, और लालो की सख्या मे घृणित मूर्तियो के अतिरिक्त और कुछ दिखायी न देता था। अन्त मे सन् १८६० के लगमग मथुरा मे उन्होंने स्वामी विरजानन्द सरस्वती नामक एक वृद्ध जन्मान्ध सन्यासी को, जो कि ग्यारह वर्ष की अवस्था से ही ससार में सर्वथा अकेले रहते थे, और जो अन्धविश्वासों के प्रति घृणा और दुर्वलता की निन्दा में उनसे भी कही अधिक कठोर थे, अपना गुरु वनाया । वे एक विद्वान् परन्तु भयानक व्यक्ति थे । दयानन्द उनके आदेशा-नूसार कठोर संयम व तपस्या का जीवन व्यतीत करने लगे। इस तपस्या ने सत्रहवी शताब्दी के प्राचीन जाब्दिक अर्थों में उनके शरीर व आत्मा को दग्ध कर दिया। दयानन्द ने ढाई वर्ष तक इस क्रोधी व अजेय व्यक्ति की शिष्य रूप मे सेवा की । इसलिए यह स्मरण रखना सर्वया न्यायसगत होगा कि उन्होंने केवल अपने कठोर अन्य गुरु की इच्छा को पूर्ण करने के लिए ही अपने मावी कर्मक्षेत्र मे प्रवेश किया, और अपने असली नाम को छोडकर उन्ही की पदवी भी घारण को । विरजानन्द ने शिष्य को विदा करते समय उससे यह वचन ले लिया था कि वह अपना समस्त जीवन सनातन धर्मविश्वासो मे प्रविष्ट रूढिंगत कुसस्कारो को विनष्ट करने व महात्मा बुद्ध की पूर्ववर्ती धार्मिक रीतियो को पुनः प्रतिष्ठित करने तथा सत्य का प्रचार करने मे व्यतीत करेगा ।

दयानन्द ने तत्काल ही उत्तर भारत में प्रचार कार्य प्रारम्भ कर दिया। परन्तु वह उन स्नेहशील भगवद्भक्तो के समान न थे, जो कि अपने श्रोताओ के सम्मुख स्वर्ग का मुन्दर दृष्य उपस्थित करते हैं, अपितु वे इलियड व गीता के नायक के तुल्य थे, जिसमे हरक्यूलिस े जैसा अतुल शारीरिक बल था, और जो अपने विचारों को ही एकमात्र सत्य विचार मानते हुए उनके अतिरिक्त अन्य सव विचार-घाराओ के विरुद्ध गर्जना करते थे। वह अपने प्रयत्न मे इतने सफल हुए कि पाँच वर्ष मे ही उन्होंने उत्तरो मारत का रूपान्तर कर दिया। इन पाँच वर्षों में चार या पाँच बार उनकी हत्या का मी प्रयत्न किया गया—कई वार विष प्रयोग ढारा मी। एक दफे एक धर्मान्घ जोशोले व्यक्ति ने उनके मुख पर शिव के नाम पर एक काला साँप फेंका, परन्तु उन्होंने उसे

१ दयानन्द के चमत्कार पौराणिक कथाओं के रूप में प्रचलित हैं । उन्होंने दो तेज घोडों की मागती हुई गाडी को एक हाथ से रोक दिया था । उन्होंने अपने विरोधी के हाथ से नगी तलवार छीनकर उसके दो टुकडे करके फेक दिया था । इत्यादि । उनका वष्ठ घोप के समान कण्ठ-स्वर कितने ही गोर-गुल के ऊपर स्पब्ट मुनायी देता था ।

## Downloaded From - https://preetamch.blogspot.com

# १५२ \* रामकृष्ण

पकडकर वही कुचल डाला। उन पर विजन पा सकना प्राय असमव था, कारण उनका संस्कृत व वेदों का जान अद्वितीय था, और उनके अग्निवर्पक शन्दवाण शत्र को बेकार कर डालते थे। उनके प्रतिद्वन्दी नदी की वाढ से उनकी तूलना करते थे । शकर के वाद उन जैसा वेदो का कोई दूसरा पण्डित नही हुआ था। सनातनी पडितो ने पराजित होकर अपने रोम-काशी से उन्हे ललकारा । दयानन्द निर्मय होकर वहाँ पहुँचे, और नवम्बर १९६९ मे उनका होमरीय वाग्युद्ध हुआ । लाखो आक्रान्ताओं के सम्मुख, जो कि उन्हें नतजानु हुबा देखना चाहते थे, उन्होंने सनातन हिन्दुओं की समस्त मुरक्षित सेना के तीन सौ चुने हुए पण्डितो की अग्रिम पक्ति के माथ अकेने ही घण्टो तक शास्त्रार्थ किया। ' उन्होंने सिद्ध किया कि वेदान्त का जिस रूप मे प्रचार किया जा रहा है, वह प्राचीन वेदशास्त्रो के एकदम विरुद्ध है। और दावा किया कि वे दो हजार वर्ष पूर्व के विशुद्ध नियम तया सत्यवाणी का पुन. प्रचार करना चाहते हैं । परन्तु उन्हें सुनने का धैर्य उनके अन्दर नही था । इसलिए निन्दा व घिक्कार के साथ उन्हे जाति से च्युत कर दिया गया ! उनके चारों ओर एक शून्य का निर्माण कर दिया गया, परन्तु इस वाग्युद्ध की प्रतिष्वनि महाभारत के समान सारे देश मे इस प्रकार फैल गयी कि उनका नाम सारे मारतवर्प मे प्रसिद्ध हो गया ।

वह १४ दिसम्बर सन् १८७२ से १४ अप्रैल सन् १८७३ तक कलकत्ते मे रहे । वही पर रामकृष्ण से उनकी मेट हुई । ब्रह्मसमाज ये मी उनका हार्दिक सत्कार हुआ । केशव व उनके अनुयायियो ने जानवूझकर उनके व अपने वीच के मतभेदो को ओझल कर दिया । वे कट्टरता, कुसस्कार और लाखो देवताओ के विरुद्ध अपने धर्मयुद्ध मे दयानन्द को अपना एक शक्तिशाली साथी समझते थे । परन्तु दयानन्द पाण्चात्य विचारो से अनुप्राणित धार्मिक दार्शनिको के साथ किसी प्रकार का समझौता करनेवाले व्यक्ति न थे । उनके राष्ट्रीय मारतीय ईज्वरवाद मे, जिसका लौहकठोर-विश्वास वेदो की विशुद्ध वातु से निमित था, उन पाल्चात्य सदेह-मावना से रजित विश्वासो से जो कि वेदों की प्रामाणिकता तथा पूनर्जन्म

१ एक ईसाई पादरों ने, जो कि इस शास्त्रार्थ के समय वहाँ उपस्थित थे, उसका अत्यन्त सुन्दर व निष्पक्ष वर्णन दिया है, जिसे कि लाजपतराय ने अपनी पुस्तक मे उद्धृत किया है। (Chastian Intelligence, कलकत्ता मार्च, १८७०)।

#### रामकृष्ण ४ १५३

के सिद्धान्त<sup>1</sup> से इनकार करते थे, कोई समानता न थी । परन्तु इनके साथ सपर्क में आने में वह अपने संघर्ष के लिये पहने से समृद्धतर<sup>2</sup> हो गये, क्योकि इनसे<sup>3</sup> ही उनको इस सीये-नादे सत्य का, जिसकी ओर उनकी दृष्टि पहले न गयी थी, वोघ हुत्रा कि जनसायारण की मापा में पचार किये विना उन्हें अपने लक्ष्य में मफ-लता प्राप्त नही हो सकनी । वह वहाँ से वम्बर्ड गये, और कुछ समय बाद ही, प्रह्लसमाज के तुल्य ही, परन्तु ब्रह्लसमाज की विर्मेक्षा उत्फ्रण्टतर सगठन-शक्ति के साथ उनका धर्मसम्प्रदाय मारत के सामाजिक जीवन में अपनी जढ जमाने लगा । १० कप्रैल सन् १८७५ में, उन्होने वम्बर्ड में सिन्धु और गगा के विजेताओ के वशघर, विशुद्ध मारनीयों की, प्रयम आर्यसमाज या आर्यावर्त के आयों की संस्था, स्थापित की 1 और इन जिलो में ही आर्यसमाज को जडे सबसे अधिक शक्तिशाली हो गईँ 1 सन् १८७७ से लेकर जब कि लाहौर में इसके सिद्धान्त निर्चित रूप से जिपिवद्ध किये गये, सन् १८६३ तक दयानन्द ने उत्तरी मारत, राजपूताना, गुज-रात, सयुक्तप्रदेश आगरा व अवच, और सबसे अधिक अपनी प्रियभूमि पजाव मे आर्यसमाजो का एक जान विद्या दिया । केवल मद्रास ही एक ऐसा प्रान्त था,

आर्यसमाज के प्रमुख सदस्य लाला लाजपतराय के मतानुसार ''यह दोनो वह मुख्य सिद्धान्त हैं, जो कि आर्यसमाज को ब्रह्मसमाज से पृथक् करते हैं ।''

यहाँ यह स्मरणीय है कि दयानन्द से वीस वर्ष पूर्व (१८४४-४६) देवेन्द्रनाय भी वेदो की निर्मान्तता मे विश्वास करने के लिए प्रलुव्ध हुए थे। परन्तु वाद मे मगवान् के साथ सीधे व वैयक्तिक मिलन मे विश्वास के कारण उन्होंने अपना पूर्वमत त्याग दिया था। कहा जाता है कि ब्रह्मसमाज के अन्य सब नेताओं को अपेक्षा वे दयानन्द के अविक निकट थे। परन्तु दोनो का एकमत होना असमव था। देवेन्द्रनाथ का आदर्श शान्ति व सगति था। इसलिए दयानन्द के तुल्य अविराम योद्धा के प्रति, जो कि आवुनिकतम सामाजिक सघर्षों मे भी कठोर शास्त्र-वाक्यो तथा विशुद्ध तार्किक अस्त्रो का प्रयोग करते थे, उनकी सहानुभूति कदापि समव न थी।

- २ सन् १०७७ मे विभिन्न धर्मों के नेताओ तथा उनके विभिन्न सिद्धान्तो के वीच एकता व सामजस्य स्थापित करने का अन्तिम प्रयत्न किया गया। केशव और दयानन्द परस्पर मिले, परन्तु कोई समझौता न हो सका, क्योंकि दयानन्द किसी वात मे भी झुकनेवाले न थे।
- ३ वावू केशवचन्द्र सेन ।

£.

जिसमे कि उनका कोई विशेष प्रमान दिखायी न देता था।

अपने पूर्ण यौवन मे ही एक आततायी ढारा उनकी हत्या कर दी गयी। एक महाराज की रखेल ने, जिसकी ऋषि ने कठोररूप से भर्त्सना की थी, उन्हे विप दे दिया, जिससे ३० अक्तूवर सन् १८८३ को उनका अजमेर मे देहान्त हो गया।

परन्तु उनका कार्य सफलतापूर्वक अविराम रूप से जारो रहा । आर्यसमाज की सदस्य-संख्या, जो सन् १८११ मे केवल ४०,००० थी, क्रमशः वढकर सन् १९०१ मे १००,०००, सन् १९११ मे २,४३,००० और सन् १९२१ मे ४,६८,००० तक पहुँच गयी । कई श्रेष्ठतम हिन्दू व्यक्ति, विख्यात राजनीतिज, और महाराजा आर्यसमाज के सदस्य है। केशवचन्द के ब्रह्मसमाज के क्षीण प्रमाव की तुलना मे आर्य समाज को जो स्वाभाविक व स्फूर्तिमय सफलता प्राप्त हुई है, उससे दयानन्द की कठोर शिक्षाओ के साथ उनके देश के विचार और मारतीय राष्ट्रीयतावाद के प्रथम उद्वोधन का, जिसमे कि उन्होने स्वय मी प्रमुख माग लिया था, कितना मेल था, यह सर्वथा स्पष्ट हो जाता है ।

इस राष्ट्रीय जाग्रति के जो कि इस समय पूरे यौवन पर विद्यमान है, मूल मे क्या कारण हैं, उनका स्मरण कराना शायद थोरोपीय पाठको के लिये कुछ लामप्रद होगा ।

पश्चिमीकरण अपनी सीमा से बहुत आगे बढ चुका था, और प्रायः यह हमेशा अपने उत्हाब्टतम रूप मे प्रकट न होता था। वौद्धिक क्षेत्र मे यह एक उत्तरदायित्वशून्य तुच्छ मनोवृत्ति के रूप मे प्रकट होता था, जो कि स्वतन्त्र विचार की आवश्यकता को त्यागकर नवयुवको को अपनी अनुकूल परिस्थिति से उखाडकर नयी भूमि मे प्रतिष्ठित करता था, और उन्हें अपनी जाति की प्रतिमा व परम्परा से घृणा करना सिखाता था। किन्तु आत्मरक्षा की सहज प्रवृत्ति ने शीझ ही इसके विरुद्ध अपना सिर उठाया। दयानन्द के तुल्य उनकी समसामयिक पीढी ने भी चिन्ता, वेदना और उद्देगपूर्वक इस वात का अनुमव किया कि जहाँ एक तरफ मारतीय आघ्यात्मिकता से सर्वथा अनमिज्ञ, दिखावटी योरोपियन

- यह और मा अधिक विस्मयकारक है, कारण, विवेकानन्द को मदास मे ही सवसे अविक उत्साही व सगठित शिष्य-मण्डली प्राप्त हो सकी है।
- २ इसमे से पजाव और देहली मे २२३,००० सयुक्त प्रान्त मे २०४,००० कश्मीर में २३,००० और विहार में ४,४०० सदस्य हैं। सक्षेप मे, यह उत्तर मारत और उसके एक अत्यन्त प्रक्तिशाली अग्र का ही निर्देश है।

युक्तिवाद घीरे-घीरे भारत की धमनियों में प्रवेश करता जा रहा है, वहाँ दूसरी तरफ वह ईसाई धर्म भी जो पारिवारिक जीवन में प्रवेश करने पर, केवल ईसा की इस मविष्यवाणी को पूरा करता है कि ''वह पिता और पुत्र के बीच विरोध पैदा करने के लिए आता है,'' उसके अन्दर घुसता चला जा रहा है।

मेरा यह अभिप्राय कदापि नही है कि मैं ईसाई धर्म के प्रमाव को किसी नीच मावना से देखूं । मैं जन्म से ही कैथोलिक हूँ, और इसलिए चर्च व धर्म के समस्त बाह्य रूपों में कोई आस्या न रखते हुए भी मैंने ईसा के रक्त का आस्वा-दन किया है, और महानू ईसाइयो के जीवन व धर्मग्रन्थों में उद्घाटित ज्ञानगभीर जीवन के ज्ञानमण्डार का आनन्द प्राप्त किया है। इसलिए मैं ऐसे घर्म को किसी दूसरे धर्म से नीचा दिखाने का स्वप्न में भी विचार नही कर सकता । आत्मा जव एक विशेष ऊँचाई पर heumen mentis (कर्ष्वतम शिखर पर) पहुँच जाती है, तो वह और आगे नही वढ सकती । दुर्भाग्य से एक देश का घर्म विदेशी जातियों पर हमेशा अपने उत्कृष्टतम तत्त्वों के माघ्यम दारा हो कार्य नही करता । प्रायः मानवीय अहङ्खार के साथ पार्थिव विजय की भावना मिली रहती है, और यदि वास्तव में विजय प्राप्त हो जाती है, तो यह कहा जाता है कि उद्देश्य सिद्धि उसके साधनो को भी न्यायसङ्घत साबित करती है। मैं तो यहाँ तक कहने का साहस करता हूँ कि किसी देश-विशेष के घर्म को चाहे कैसे ही उत्कृष्टतम रूप मे भी किसी विदेशी जाति के सम्मुख क्यो न उपस्थित किया जाय, परन्तु वह उस जाति की आत्मा को अपने गमीरतम सार के रूप मे, आत्मा के उस उच्चतम शिखर पर, जिसका कि मैंने अमी वर्णन किया है, नही ग्रहण कर सकता । वह कुछ अशो मे उसे अवश्य ग्रहण करता है जो कि पर्याप्त अर्थपूर्ण मी है. परन्तु फिर भी वह उतना महत्त्वपूर्ण नहीं। हममे से जिन्होंने ईसाई धर्म के विस्मयकारक आघ्यात्मिक दर्धनशास्त्र का यत्नपूर्वक अघ्ययन और उसको गहराई में पहुँचने का प्रयत्न किया है, वे जानते हैं कि ऊँचे उडनेवाली आत्मा के पक्षविस्तार के लिये वहाँ ट्वीकितना असीम आकाश है, और प्रेममय परमसत्ता के जिस स्वर्गीय विश्व रूप की वे कल्पना करते हैं, यह वैदान्तिक असीम की कल्पना की अपेक्षा लेशमात्र भी अल्प-विस्तृत या अनुन्नत नही है। परन्तु यदि एक केशव ने इस सत्य की झाँकी देख ली, तो वह अपनी जाति मे

रिचर्ड दी सेण्ट विक्टर तथा पाल्चात्य रहस्यवादियो ढारा फौकोपस दी सेल्स को कहे शब्दो मे (हेनरी ब्रेमण्ड The metaphysics of the Saints, देखिए) i

एक अपनाद मात्र है, और ऐसा प्रतीत होता है कि ईसाई धर्म का यह रूप हिन्दुओ के लिए प्राय सर्वथा अनभिव्यक्त है। उनके सम्मुख इसे एक नीति और व्यावहारिक कर्तव्यो के स्मृतिशास्त्र, जैसे कि कर्म मे प्रेम, (यदि यह भव्द प्रयुक्त किया जा सके) के रूप मे ही उपस्थित किया जाता है। और यद्यपि यह उसका एक महत्त्वपूर्ण पहलू है, तथापि यह उसका सर्वध्रोष्ठ रूप नहीं है। यह व्यान देने योग्य है कि गमीर बाध्यात्मिक चिन्तन में निरत और आत्मा की साहसिक उडानो मे समर्थ व्यक्तियों की अपेक्षा कमिण्ठ एव शक्तिशाली व्यक्ति ही अविकतर ईसाई धर्म मे दीक्षित हुए हैं ।

उपर्युक्त कथन सत्य हो या न हो, चूंकि यह अमो एक अत्यन्त विवादास्पद विषय है, तथापि यह एक ऐतिहासिक सत्य है कि जिस समय दयानन्द के मन का निर्माण हो रहा था, उस समय भारत की उच्चतम धार्मिक चेतना इतनी दुर्वल हो चुकी थी, कि योरोप की धार्मिक चेतना उसका स्थान ग्रहण करने मे समर्थ न होने पर भी उसकी क्षीण दीपशिखा को दुझाने के लिए प्रयत्नशील थी। ब्रह्मसमाज इस वात से चिन्तित था, परन्तु उसके ऊपर इच्छित व अनि-च्छित रूप से पाक्ष्वात्य ईसाई धर्म की छाप पढ चुकी थी। राममोहन राय ने जहाँ से प्रारम्म किया था, वह प्रोटेस्टेण्ट एकेश्वरदाद था। टेवेन्द्रनाथ के इससे स्वय अर्स्वीकार करने पर भी वह ब्रह्मसमाज मे उसके प्रवेश को न रोक सके। जब

- १. मैं स्वत. अपनी अन्तरानुभूति के आधार पर स्वतन्त्र रूप से उसे सेलेशियन ईण-केन्द्रिकवाद (The Salessan Theo-centrism) का समर्थन करता हूँ जिसका हेनरी ब्रेमाण्ड ने ल आवे विन्सेट के धार्मिक नीतिवाद अथवा रहस्यवाद-विरोधीवाद के विरुद्ध अपने हाल के तार्किक विवाद मे प्रतिपादन किया है।
- २ साबु सुन्दरसिंह, जिनका नाम योरोपीय प्रोटेस्टेण्टो मे काफी परिचित है, इसका एक सुन्दर उदाहरण है । वह एक पजावी सिख हैं, जिनके पिता एक सरदार ई और भाई फौज मे सेनानायक है । इस निर्मय व्यक्ति ने तिब्बत मे, वीरतापूर्वक शहीदो के अनुसन्नान का कार्य किया था, जहाँ उसने जफगान तथा सिख दो युद्धप्रेमी जातियो के ईसाई शहीदो के चिह्न उपलब्ध किये थे (मैक्स झैरर प्रणीत 'साथु सुन्दरसिंह' पुस्तक देखिए, १६२२, जूरिच) इस पुस्तिका मे अन्य मारतीय धर्मों के वारे मे उसने जो वक्तव्य दिये हैं, उनसे स्पष्ट यह प्रतीत होता है कि वह उनके हुदय तक कभी नहीं पहुँच पाया था ।

उन्होने केशवचन्द्र को प्रभुता स्वीकार कर ली, तव उसका तीन चौथाई भाग में प्रवेश हो नुका था। सन् १८८० मे ही केशव के एक समालोचक ने कहा था: ' जो केशव मे विश्वास करते हैं, वह एकेश्वरवादी कहलाने योग्य नही हैं, क्योकि वे ईसाई धर्म को तरफ ही अधिकाधिक झुके हुए हैं।'' तथापि तृतीय ब्रह्मसमाज (केशव से पृथक् साधारण ब्रह्मसमाज) को स्थापना निश्चित रूप से मारतीय ईसाई धर्म के विरुद्ध ही हुई थी। और अर्धशताब्दी के स्वल्पकाल मे ही ब्रह्म-समाज के दो वार विनिन्न दलो मे विभक्त हो जाने एव परवर्ती अर्घशताब्दी मे उसके सम्पूर्ण रूप से ईसाई धर्म मे विलीन हो जाने के खतरे के कारण मारतीय जनसाधारण का उत्तमे विश्वात नही रहा था।

ऐसी अवस्था में यह वात आसानी से समझ में आ जाती है कि प्राचीन मारत के समस्त शास्त्रो के पण्डित व उसकी आव्यात्मिकता से सुपरिचित एव एक महान जाति मे उत्पन्न एक वेदवादी---वेदो के प्रचण्ड प्रचारक का क्योकर जनसाधारण ने अत्यन्त उत्साह व प्रेम के साथ हार्दिक स्वागत किया । उसने अकेले ही भारत पर आक्रमण करने वालो के विरुद्ध विरोध का झण्डा वुलन्द किया। दयानन्द ने ईसाई घर्म के विरुद्ध युद्ध की घोपणा कर दी, और उसकी भारी, तीक्ष्ण तलवार ने अपने प्रहार के क्षेत्र व लक्ष्य का विना विशेष विचार किये उसे दुकडे-दुकडे कर डाला । उन्होंने वाइविल के उदारणों की उनकी पूर्वा-पर सगति का विचार न करके, व उनके वास्तविक व धार्मिक अर्थों को, यहाँ तक कि अक्षरार्थों को मी ठीक-ठीक न समझते हुए (क्योकि उन्होंने वाइविल का हिन्दी अनुवाद ही पढा था और वह मी बहुत जल्दी मे प्रतिशोध-मावना से प्रेरित होकर) अन्यायपूर्ण व हानिकारक कटु आलोचना की । उनकी असि-धारा के सदृश तीक्ष्ण आलोचनाएँ जो कि वील्टेयर व उसकी 'डिक्शनरे फिलो-सोफिक' की याद दिलाती है, अब तक कुछ आधुनिक हिन्दुओ के घृणित ईसाई-धर्म-विरोधी प्रचार का शस्त्रागार वनी हुई हैं। तयापि वह आलोचनाएँ, जैसा ग्लैस्नैप ने ठीक ही लिखा है, योरोपियन ईसाइयों के लिए अत्यन्त उपयोगी

१ उनको हिन्दी मे लिग्वित महान् पुस्तक सत्यार्थ प्रकाश' मे यह आलोचना विद्यमान है ।

२ विशेषत नव वीद्धयर्मी । यद्यपि इस पर एकाएक विष्वास नही होता कि वुद्ध का वह पवित्र व सुन्दर नाम, जो कमी अनासक्ति व विश्वशान्ति का प्रतीक था, वह आज अन्य धर्मों के विरुद्ध अश्रद्धा प्रकट करने व उन पर बाक्रमण करने के लिये प्रयुक्त किया जाता है ।

हें, कारण उनके एशियावासी विरोधियो ने.उन्हे किस रूप मे प्रकट किया है, यह जानना उनके लिए आवश्यक है ।

दयानन्द के हृदय मे कुरान व पुराण के लिए मी कोई आदर न था, और उन्होंने सनातन ब्राह्मण वर्म को मी अपने पैरो से कुचल डाला । उनके हृदय मे किसी मी प्राचीन व नवीन, अपने ऐसे देशवासी के लिए जिसने एक समय समस्त देशो का सिरताज, मारतभूमि के सहस्र वर्ष व्यापी पतन में हिस्सा लिया हो, कोई दया का माव न था । वह उन सब व्यक्तियो के, जिन्होंने उनके मतानुसार सच्चे वैदिक वर्म को विकृत व कलकित किया था, निर्मम समा-लोचक थे । वह लूया के समान थे-जिसने अपने देश के विभ्रान्त व विपय

उनका भारतीय इतिहास का वर्णन वडा मनोरखन है, जो कि सत्रहनी 2 शताब्दी की वौसट की प्रसिद्ध आवेगमयी रचना 'Discourse on Universal History" के समान है। इसमे मनुष्य जाति के जन्म व समस्त पृय्वी पर (अमेरिका एव समुद्रवर्ती ढीपो सहित) मारत के आधिपत्य का वर्णन है। (कारण उनके मतानुसार 'नाग' (सर्प) जाति और पुराणो की कथाओं में वर्णित रसातलवासी दैत्य, दानव आदि जातियाँ पृथ्वी के विरोधी घूवो की निवासी है, और असुरो और राक्षसो से युद्ध का अर्थ असीरियनो और निग्नो जाति के साथ युद्ध है) : दयानन्द समस्त पौराणिक गाथाओं को पृथ्वो पर होने वाली घटनाएँ मानते हैं। वह महामारत मे वणित सहस्रवर्षीय युद्ध को ही, जिसमे भारत ने अपना सर्वनाश कर दिया था, भारत के समस्त दुर्माग्य व वैदिक सम्यता व संस्कृति के विनाश का कारण मानते हैं। ' ' वह न केवल उसके परिणामस्वरूप पैदा हुए मीतिकवाद से ही, अपितु जैनवर्म से भी घूणा करते थे। वह शंकराचार्य को आघ्यात्मिक क्षेत्र मे मारतवर्ष के हिन्दू स्वतन्त्रता युद्ध का सबसे पहना गौरवान्वित यद्यपि असफल नेता मानते थे। शकराचार्य ने कुस्तकारो की वेडी को विनष्ट करने का प्रयत्न किया, किन्तु वे उसमे सफल न हो सके। वह इस स्वतन्त्रता-युद्ध मे ही मारे गए, परन्तु वह स्वय जैनर्घामयो, विशे-पत. भाया के जाल में फँस गए थे। परन्तु दयानन्द स्वप्नदर्शी न थे, वह कठोर वास्तविकतावादी व्यक्ति थे। इसलिए मायावाद ने उनके हृदय मे एक तीव्र घृणा का सचार कर दिया ।

२ वे सव प्रकार की सूर्तिपूजा को पाप समझते थे, और परभात्मामा के अव-तार को असम्मव व वर्म-विरुद्ध कहते थे।

परिचालित रोम के चर्च के विरुद्ध आक्रमण किया था।<sup>9</sup> और उनका प्रथम लक्ष्य यह था कि घार्मिक पुस्तकों में स्रोतों को मनुष्य मात्र के लिए खोल दिया जाए ताकि वह स्वय उनका रसपान कर सके। इसके लिए उन्होंने वेदों की देशों मार्था<sup>२</sup> में व्यास्याएँ लिखी—मारतवर्ध में वास्तव में वह एक नवीन युग का प्रारम्म था, जब कि एक याह्यण ने न केवल यह स्वीकार किया कि प्रत्येक मनुष्य को वेद पढने का अधिकार है, अपितु यहाँ तक जौर दिया कि वेदों का पठन-पाठन व प्रचार प्रत्येक आर्य का परम कर्त्तव्य है।<sup>3</sup>

- १. वह 'व्राह्मणो' को 'पोप' कहकर उनका तिरस्कार करते थे ।
- २ सन् १८७६ से १८८३ तक उन्होंने एक पण्डित मण्डली को नियुक्त किया था। वह स्वय संस्कृत मे लिखते थे, और पण्डितगण उसका हिन्दी मे अनु-वाद करते थे। तथापि मूलमत्र का वे स्वय अनुवाद करते थे। उनके अनुवाद मे पहले प्रत्येक मत्र का व्याकरणात्मक व मूलघात्वात्मक विष्लेषण, और उसके वाद साधारण भाव को समझाने वाली व्याख्या का समावेश है। परन्तु उनके पास इतना समय न था कि वे अनुवाद को पुन: संशोधित कर सकते।
- ३. लाहौर से प्रकाशित आर्य समाज के दस नियमों में से तीसरा नियम: (१८७७): "वेद सत्य ज्ञान के ग्रथ हैं। उनका पठन-पाठन प्रत्येक आर्य का मुख्य घर्म है।"

यह एक विचित्र आकस्मिक घटना थी कि दयानन्द ने ईसाई धर्म के बढते हुए प्रवाह के विरुद्ध, वैदिक घर्म की स्थापना के आघार पर, थियो-सोफिकल सोसाइटी नामक एक पाश्चात्य सम्प्रदाय के साथ कई वर्ष तक (१८७६-१८८१) एक कूटनीतिक सम्बन्ध स्थापित किया। व्लेवस्टकी नामक एक रशियन महिला, और कर्मल आल्कोट नामक एक अमेरिकन व्यक्ति ने मिलकर सन् १८७५ मे दक्षिण मारत मे थियोसोफिकल सोसाइटी की स्थापना की थी—जिसका मुख्य घ्येय हिन्दुओ को अपने धर्मग्रन्थो, विशेषतः गीता और उपनिषदो के, जिन्हे ६ जिल्दो मे अल्कौट ने संस्कृत मे प्रकाशित किया था, पढने के लिए प्रोत्साहित करना था। इस संस्था ने मारतीय स्कूलो की स्थापना के लिए भी, विशेषतः लका मे, प्रयत्न किया, और ''अछूतो'' के लिए मी स्कूल खोलने का साहस किया। इससे मारत की राष्ट्रीय, धार्मिक व सामाजिक जागृति को प्रोत्साहन मिला, और ऐसा प्रतीत होता था कि दयानन्द इस संस्था के सहयोग मे कार्य करेंगे। परन्तु जव

#### Downloaded From - https://preetamch.blogspot.com

#### १६० \* रामकृष्ण

यह ठीक है कि उनका अनुवाद एक प्रकार की व्याख्या है, और उसमे उन्होंने मूल पुस्तक से जो सिद्धान्त, व स्थापनाएँ प्रतिपादित की है, उनकी यथा-र्थता<sup>1</sup>, तथा वेद, जिसे कि वह सुष्टि से पूर्व ईरेवर द्वारा दिया हुवा अपोरुपेय ज्ञान मानते थे, उसकी निर्ञ्रान्तता व स्वतः प्रामाणिकता का उनका दावा, और अन्य घर्मों के प्रति उनका अविख्वास व तिरस्कार प्रदर्शन, कर्म मे उनका अटल विख्वास, सग्राम मे उनकी पूर्ण आस्था<sup>2</sup> और सर्वोपरि उनका राष्ट्रीय मगवान्-

सोसाइटी ने उनके शब्दो पर विश्वास करके, वास्तव मे उनके नियमित सहयोग के लिए हाथ वढाया, तब उन्होंने उसके प्रस्ताव को अस्वीकार कर दिया, और इस प्रकार मारत में थियोसोफिकल सोसाइटी के आव्यात्मिक प्रभुत्व को एकदम असमव बना दिया। तब से इस सस्या का वह महत्व नही रहा है, परन्तु यदि यह सत्य है कि वनारस के हिन्दू कालेज की स्या-पना मे एनी विसेण्ट का मुख्य हाथ रहा है, तो सामाजिक रूप से उसकी उपयोगिता अब मी है। इस सोसाइटी मे प्राच्य और पाश्चात्य के अद्भूत मिश्रण मे जो आग्ल व अमेरिकन प्रभाव विशेष रूप से दिखाई देता है, उसने हिन्दू अघ्यात्मविद्या के विशाल व उदार विषय को अपनी उदात्त परन्तू सकूचित व्यवहारवादी मनोवृत्ति से विछत कर दिया है । इसके साथ यह मी उल्लेख योग्य है कि वह अपने-आपको एक पादरी के समान प्रामाणिक समा मानती है, जिसके निर्णय के विरुद्ध कोई अपील नही है, यद्यपि उसकी यह मावना पर्दे के अन्दर छिपी हुई है तयापि वह कम असहिष्णु नही है। विवेकानन्द के तुल्य स्वतन्त्र विचारको ने मी इसे अनुभव किया है, जैसा कि हम आगे देखेंगे, कि अमेरिका से लौटने के वाद उन्होंने इसकी तीव निन्दा की है।

इस विषय में थियोसोफिकल सोसाइटी के समर्थन मे, जी० ई० मोनोड, हरजन, ने "An Indo-European Influence, the Theosophical Society" (Feurlies de l' Inde, No १ पैरिस १९२८) लेख, और काउण्ट,एच०,के० सरलिड ्ने अपनी Table diary of a Philosopher १९१८ में एक सुन्दर, विस्तृत व द्वेपपूर्ण अध्याय लिखा है।

- १ परन्तु उसको सच्ची निष्ठा नही, जो कि समस्त आक्रमणों के विरुद्ध उनकी रक्षक है।
- २ वयानन्द ने अपनी पुस्तक सत्यार्थप्रकाश के अन्त मे जो नियम पालन करने के लिए लिखे हैं, उनमे उन्होंने आदेश किया है. ''दुष्ट पुरुष चाहे अत्यन्त

मह सब ऐसी वस्तुएँ जिनमे वहुत कुछ समालोचना के योग्य हैं।

दयानन्द के अन्दर हृदय की उच्छ्वास धारा न थी, मनुष्यो व उनके देव-ताओं को अपने स्फीतालोक से आप्लावित करने वाला आव्यात्मिकता का प्रशान्त सूर्य न था—उनके अन्दर रामकृष्ण के जीवन की समस्त सत्ता से विकीर्ण होने

शक्तिशाली चकवर्ती राजा भी क्यो न हो, उसका विरोघ करो, उसे नीचे गिरा दो, व नष्ट कर दो । अनेक कष्टो को सहन करते हुए भी व अपने जीवन को खतरे में डालकर भी हमेशा अन्याय की जड को उखाडने व सत्य की प्रतिष्ठा करने का निरन्तर प्रयत्न करते रहो ।"

 "आर्य समाज वेदो में र्वाणत केवल एक अद्वितीय ईक्ष्वर की ही स्तुति, पूजा व उपासना करेगा : ईवर व विक्ष्व के पदार्थों के सम्वन्व मे घारणा, केवल वेद व उन अन्य सत्य शास्त्रो पर ही आघारित है" जिनका कि उसने निर्देश किया है।

परन्तु अद्भुत प्रतीत होने पर मी (उस समय की आवोहवा एकता के लिए इतनी प्रवल थी) राममोहन राय व केशव के एकतावाद के समान ही दयानन्द के राष्ट्रीयतावाद मे भी एक विश्वव्यापिता की मावना थी।

''समस्त मनुष्य-जाति का मगल साधन ही समाज का उद्देश्य होना चाहिए'' (१८४७ के प्रथम आर्य समाज के सिद्धान्त)।

समाज का प्रथम व मुख्य उद्देश्य मनुष्य-जाति की शारीरिक, मान-सिक एव सामाजिक उन्नति ढारा समस्त विश्व का कल्याण साघन करना है।" (१८७७ मे सशोधित लाहौर आर्य समाज के सिढान्त)।

"मैं विश्वव्यापी सिद्धान्तो पर प्रतिष्ठित एव मानव समाज जिसे वव तक सत्य मानकर ग्रहण करता चला आया है, और जिसे मविष्य में मी उसी प्रकार सत्य मानेगा, उस सवका अपने अन्दर समावेश करने वाले घर्म मे विश्वास करता हूँ। इसे ही मैं घर्म मानता हूँ सनातन आदिम घर्म (क्योकि वह परस्पर विरोवी मानवीय विश्वासो से ऊपर है) । केवल उसे ही, जिसमे कि सव मनुष्य सव युगो में विश्वास कर सकते हैं, मैं ग्रहणीय मानता हूँ।" (सत्यार्थप्रकाश)

अन्य सव उत्साही धर्मविश्वासों के समान ही, यद्यपि सर्वथा सच्चे हूदय से वह सनातन और विश्वव्यापक 'सत्य' की घारणा को, जिसकी कि वह सेवा करने का दावा करते हैं, अपने वैयक्तिक विश्वास के साथ मिला देते हैं। सत्य की परीक्षा के लिए उन्होंने पाँच प्रारम्भिक कसौटियाँ दी हैं . ११

## Downloaded From - https://preetamch.blogspot.com

## १६२ \* रामकृष्ण

वाली उष्ण कविता, व विवेकानन्द की प्रमावशाली कवित्व शैली भी न थी, परन्तु उनके अन्दर एक भयानक शक्ति थी, अटल निश्चय था तथा शेर का शोणित था। उनका ही उन्होंने मारत के क्षीण व निर्वल देह मे प्रवेश कराया। उनके शब्द वीरता की व्वनि से गूंजते थे। उन्होंने माग्य के आगे सिर झुकाने वाले निष्क्रिय, पायिव मनुष्य को यह स्मरण कराया कि उसकी आत्मा मुक्त है, और कर्म ही माग्य का निर्माता है। उन्होंने सव प्रकार के विशेपाविकारों व कुस-स्कारो के दुर्गम जजाल को तीक्ष्ण पाटल के निरन्तर प्रहारो से छिन्न-भिन्न कर

उनमे से प्रथम दो, वेदो की शिक्षा, और ईश्वर के स्वमाव व गुणो का जो वर्णन उन्होंने किया है, उसके साथ अनुकूलता है। वे समस्त मानवता के ऊपर वेदो को प्रतिष्ठित करने के अपन अधिकार मे क्योकर सन्देह कर सकते थे, जबकि वह यह मानते थे कि उनके अन्दर, जैसा अरविन्द घोप ने भी कहा है: 'वार्मिक, नैतिक व वैज्ञानिक सत्यो का पूर्ण प्रकाश विद्य-मान है। इसकी धार्मिक शिक्षा एकेश्वरवादी है, और वेदो मे वर्णित देव-ताओ के अनेक नाम एक ही ईश्वर के विभिन्न गुणो को वर्णन करने वाले मिन्न-मिन्न नाम हैं, साथ ही वे प्रकृति मे कार्य करने वाली उसकी विमिन्न शक्तियो के ही सूचक हैं। और वेदो के सत्य ज्ञान के द्वारा हम उन सब वैज्ञानिक सत्यो को, जिनका आधुनिक अनुस्वान द्वारा आविष्कार हुआ है, जान सकते हैं।'' (वेद का रहस्य, आर्य, नवम्बर १९१४, पाण्डिवेरी)।

दयानन्द की वेदो की यह राष्ट्रीयतावादी व्याख्या प्राचीन मारत के दर्शन, अनुष्ठान, आचार-व्यवहार को पुनः जाग्रत व प्रतिष्ठित करने के उद्देश्य से अनेक पुस्तिकाओ के प्रवाह के रूप में प्रकट हुई। पश्चिम के विचारो के विरुद्ध प्राचीन आदर्शों की एक तीव्र प्रतिक्रिया हुई। (प्रवुद्ध मारत, नवम्बर १९२५ देखिए)।

१. ''माग्य के आदेश को मानने की अपेक्षा एक उत्साहमय कर्मजील जीवन अधिक श्रेष्ठ है। माग्य कर्मों का ही परिणाम है। निर्विरोध आत्म-पराजय की अपेक्षा सत्कर्म ही श्रेयस्कर है।''

''आत्मा एक स्वतन्त्र सत्ता है, जो अपनी इच्छानुसार कार्य करने मे स्वतन्त्र है । परन्तु कर्मफल का मोग ईञ्चर को करुणा पर निर्भर है ।'' (सत्यार्थ प्रकाश)

दिया । यद्यपि उनका आच्यात्मिक शास्त्र नोरस व अस्पष्ट<sup>9</sup> था, और उनका ईश्वरवाद सकुचित और मेरी सम्मति मे प्रतिगामी था, तयापि उनके सामाजिक कार्यों व आचार-व्यवहारों में एक निर्मीक साहसिकता पाई जाती है । वास्तव में वह क्रियात्मक रूप से ब्रह्मसमाज से और आज का रामकृष्ण मिशन मी जहाँ तक आगे बढने का साहस करता है, उससे भी आगे जा चुके थे ।

उनकी सस्या, आर्यसमाज स्त्री-पुरुषो के समानाधिकारो के साथ, सव राष्ट्रो व जातियों के सब मनुष्यों के लिए एक समान न्याय के सिद्धान्त की स्थापना करता है । वह वशपरम्परागत वर्णव्यवस्था को अस्वीकार करता है, और समाज मे केवल मनुष्यो की रुचि के अनुसार विभिन्न पेशो व समुदायो के अस्तित्व को स्वीकार करता है। इस प्रकार कर्मों के अनुसार जो विभिन्न वर्णों की सुष्टि होगी, उसमे धर्म का कोई दखल न होगा, केवल राष्ट्र ही जो कि कर्तव्य कर्मों का निर्घारण करता है, उसमे दखल दे सकेगा। राष्ट्र ही समाज के मगल की कामना से किसी व्यक्ति को पुरस्कार व दण्ड के रूप मे एक वर्ण से दूसरे वर्ण मे उठा व गिरा सकता है । दयानन्द चाहते थे कि प्रत्येक मनुष्य को इतना ज्ञान प्राप्त करने का सुअवसर प्राप्त हो कि वह अपनी योग्यतानुसार समाज के उच्चतर शिखर पर पहुँच सके । सबसे वढकर, वह अस्पृक्यता के घृणित अन्याय के अस्तित्व को कदापि न सहन करते थे, और उनसे बढकर अस्पृथ्यों के पददलित अधिकारो का अन्य कोई समर्थक न था। आर्यसमाज मे समानता के बाघार पर उन्हे प्रविष्ट किया जाता था, कारण, आर्यसमाज कोई जाति व वर्ण न था। "उच्च व श्रेष्ठ सिद्धान्तो को माननेवाले मनुष्यो का नाम ही आर्य है। और जो मनुष्य दुष्टता व पाप का जीवन व्यतोत करते हैं, वे ही दस्यू हैं।"

१ ऐसा प्रतीत होता है, दयानन्द तीन शाश्वत सत्ताओ को मानते हैं: ईश्वर, आत्मा और प्रकृति, जो विश्व का मौतिक उपादान है। ईश्वर और आत्मा दो विमिन्न सत्ताएँ हैं, उनके गुण भी परस्पर विनिमय योग्य नही हैं, और उनमे से प्रत्येक कुछ विश्वेप-विशेष कार्य करते है। फिर वे परस्पर अवि-च्छेद्य हैं। सृष्टि, ईश्व रीय शक्ति की प्राथमिक तत्त्वो पर मूल क्रिया ढारा होती है, जिन्हे वह परस्पर सयुक्त करती है, व व्यवस्था प्रदान करती है। आत्मा का पार्थिव वन्धन अज्ञान के कारण है। अज्ञान व भ्राति से मुक्ति, व परमात्मा की स्वतन्त्रता की प्राप्ति का नाम ही मोक्ष है। परन्तु यह सामयिक ही होती है, और अवधि व्यतीत हो जाने पर आत्मा को पुनः शरीर धारण करना पढता है' इत्यादि।

मारत मे छियो की शोचनीय अवस्था को उन्नत करने के घर्मयुद्ध में भी दयानन्द कम उदार व साहसो न थे। उन्हे जो अन्याय व अत्याचार सहन करने पडते थे, उनके विरुद्ध उन्होंने विद्रोह की घोपणा की, और मारतवासियो को याद कराया कि मारत के स्वर्णयुग मे उन्हे भी समाज व परिवार मे मनुष्यो के समान आदर प्राप्त था। उनके मतानुसार उन्हे भी पुरुषो के समान शिक्षा की मुविघाएँ और विवाह ' सम्वन्व मे स्वतन्त्रता तथा गृहस्यी के प्रवन्य व आर्थिक व्यवस्था में पूर्ण अधिकार प्राप्त होना चाहिए। दयानन्द वास्तव मे विवाह मे स्त्री और पुरुप का समान अधिकार मानते थे। विवाह को अविच्छेद्य मानते द्रुए भी दे विघवा-विवाह को शास्त्रसम्मत मानते थे, और यहाँ तक कहते थे कि विवाहित स्त्री के सन्तान न होने पर सन्तानोत्पत्ति के उद्देश्य से स्त्रियो और पुरुपो का सामयिक सम्बन्ध भी शास्त्रविहित हैं।

अन्ततः आर्यसमाज ने जिसका आठवाँ नियम ''झान विस्तार व अज्ञान का नाश करना था'' भारत मे शिक्षा के प्रचार मे वडा हिस्सा लिया। विशेषकर पजाव तथा संयुक्तप्रान्त में इसने वालक तसा वालिकाओं के अनेक स्कूलों की स्थापना को। उनके क्रियाशील छत्ते दयानन्द ऐग्लो वैदिक कालेज लाहोर, और गुरुकुल काँगडों इन दो आदर्श संस्थाओं के चारों तरफ दो दलों मे फैले हुए हैं। यह दोनो संस्थाएँ हिन्दू शिक्षा के सुदृढ दुर्ग हैं, जहाँ पर जातीय शक्तियों के पुन-र्जागरण के साथ-साथ पश्चिम की वृद्धि व कला कोंशल को मी शिक्षा दी जाती है।<sup>2</sup>

- १ विवाह मे कन्या की आयु सोलह वर्ष तया वर की वायु पच्चीस वर्ष होनी चाहिये । दयानन्द वालविवाह के सर्वथा विरोधी थे ।
- २ आज से दस वर्ष पूर्व लाजपत राय द्वारा प्रकाशित पुस्तक के आधार पर मैंने यह लिखा है। संमवतः उस समय से शिक्षा का आन्दोलन अब और मी अधिक विस्तृत हो गया है।

सच् १८२६ मे लाहौर में दयानन्द ऐग्लो वैदिक कालेज की स्थापना हुई थी। वहाँ संस्कृत, हिन्दी, फारसी, अँगरेजी माषाओ के साथ पूर्वीय व पाण्चात्य दर्शनशास्त्र, इतिहास, राजनीति व अर्थशास्त्र, विज्ञान, कला एव शिल्प की शिक्षा दी जाती है। गुरुकुल की स्थापना सन् १९०२ मे हुई, वहाँ विद्यायियो को सोलह वर्ष तक त्याग, ब्रह्मचर्य, और संयम व अनुशासन का जीवन व्यतीत करने का व्रत लेना पडता है। इस विद्यालय का उद्देश्य नैतिक शक्ति द्वारा हिन्दू दर्धनशास्त्र व साहित्यिक संस्कृति को पुनर्जाग्रत

इसके साथ ही अनाथ आश्रम, वालक-वालिकाओ के लिए दस्तकारी के जिक्षणालय, विधवाश्रम, और महामारी, दुमिक्ष व वाढ आदि अन्याय जातीय विपत्ति के अवसरो पर समाज-सेवा आदि और भी अनेक जनहितकारी कार्य है, जिनमे आर्यसमाज ने पूरा-पूरा भाग लिया है, और यह स्पष्ट है कि आर्य-समाज भावी रामकृष्ण मिशन का प्रतिद्वन्द्वी है।<sup>6</sup>

दयानन्द ने जनसाधारण की उन्नति के लिए कितना महान् प्रयास किया है, यह दिखाने के लिए मैंने नेता की आत्मा से युक्त इस कठोर सन्यासी के वारे मे काफी कहा है। वास्तव मे वह राष्ट्रीय चेतना के पुनर्जन्म व पुनर्जागरण के क्षण मे भारत मे तात्कालिक व वर्तमान कर्म की सर्वापेक्षा प्राणवान् शक्ति थे। उनके आर्यसमाज ने ही उनकी इच्छा व अनिच्छा से ही<sup>2</sup>, सन् १६०५ मे वगाल के विद्रोह का मार्ग प्रस्तुत किया था। वह राष्ट्रीय सगठन व पुनर्निर्माण करनेवाले अन्यतम श्रेष्ठ ऋषि थे। मेरे विचार मे वही इसके एकमात्र रक्षक थे, परन्तु उनकी शक्ति ही उनकी दुर्वलता मी थी। उनके जीवन का आदर्श कर्म था और उस कर्म का लक्ष्य उनका देश व राष्ट्र था। जिस देश व जाति ने वृहत्तर विभ्व का स्वप्न न देखा हो, उसके लिए कर्म का सम्पादन व राप्ट्र का निर्माण पर्याप्त हो सकता है। परन्तु मारत के लिए केवल इतना ही पर्याप्त नही है—क्योकि उसकी इच्छा के सम्मुख आज मी वृहत्तर विभ्व विद्यमान है। ०

करके आयों के चरित्र का निर्माण करना है। पजाव में स्त्री-शिक्षा के लिए मी एक वडा कालेज है, जिसमें संस्कृत, हिन्दी और अँगरेजी इन तीन मापाओ व अन्य मानसिक विकास करनेवाले विषयों की शिक्षा के साथ स्त्रियोपयोगी विषयों और ग्रहस्थ-अर्थ-नीति की मी शिक्षा दी जाती है।

- १ ऐसा प्रतीत होता है कि इस विषय में विवेकानन्द व उनके शिष्य दयानन्द से आगे वढ गए हैं। लाजपत राय ने आर्य समाज के सबसे प्रथम जनहितकारी कार्य के रूप में सन् १८६७-१८६८ के दुमिक्ष में को गई सहायता का उल्लेख किया है। सन् १८६४ से लेकर विवेकानन्द के एक अन्यतम शिष्य अखण्डा-नन्द ने समाज सेवा में अपना जीवन अर्पण कर दिया था। सन् १८६७ में रामकृष्ण मिशन ने भी अपनी शक्ति का बहुत वडा भाग दुमिक्ष व मलेरिया को दूर करने व उससे अगले साल प्लेग से जनता की रक्षा करने में लगाया।
- २ पब्लिक मे उन्होंने इस विद्रोह मे भाग लेने से इनकार किया था। वह अपने-आपको राजनीति से पृथक् व अँगरेजो का अविरोधी कहते थे। परन्तु ब्रिटिश सरकार ऐसा न सोचतो थी। वह उसके सदस्यो की चेप्टाओ के कारण आर्य समाज को सदेह की दृष्टि से देखती थी।

# ७ रामकृष्ण ऋौर भारत के महान् जननायकगण

जिस समय पर्वतमाला के ऊपर निर्मल महिमा में रामकृष्ण के नक्षत्र का उदय हुआ, उस समय मारत का नेतृत्व करनेवाले जननायक इस प्रकार के थे।

१ मैंने केवल अेष्ठतम नेताओ का ही उल्लेख किया है। इनके अतिरिक्त अन्य भी अनेक नेता हुए हैं। मारतवर्ष मे भगवान् के सदेशवाहको, वर्मों ब सम्प्रदायों के संस्थापको का कभी भी अमाव नहीं रहा है, और इस समय में उनका निरन्तर आविर्माव होता रहा है। हैलमुय वौन ग्लैसनप द्वारा हाल ही में रचित 'Relignose Reformbewegungen um heutigen Indien (१६२८, लीपजिंग, जे० सी॰ हिरनिच, मौर्गन्लैण्ड संग्रह) में दो अत्यन्त अद्भुत सम्प्रदायों: प्रथम अनीश्वरवादी; अति मानव (Superman) के उपासक देव समाज, ओर दूसरे रहस्यवादी दिव्य शब्द ब्रह्म के उपासक रावास्वामी सत्संग\* का वर्णन है। यहाँ इन दोनों का उल्लेख नहीं किया गया है, क्योंकि वे अपेक्षाकृत परवर्ती काल के हैं। देवसमाज की स्थापना यद्यपि सन् १८८७ में शिवनारायण अग्निहोत्ती ने की थी, तथापि इसका ''अतिमानव'' अनीश्वरवाद यह नाम सन् १८६४ में पढा था। और

\*शव्द से तात्पर्य उस सर्वशक्तिमान् सत्ता के प्रतिनिधि रहस्यमय शव्द से है (और जो कि प्रसिद्ध वैदिक 'ओ३म' के सहश एक गौण स्थान का अधिकारों नही है)—जो दिव्य शब्द विश्व के अन्दर कम्पित व स्पन्दित हो रहा है—यह वह उद्घोषित संगीत हैं, जिससे (प्राचीन कालीन ग्रीक व रोमन मापा की परिमापा मे) तारामण्डल का सगीत व्वनित होता है। मैत्रायणी उपनिषद के रहस्यवाद मे इसी का कुछ परिवर्तित रूप मे वर्णन है।

रामकृष्ण इन चारो आचार्यों में से प्रथम आचार्य राममनोहर राय से स्व-भावतः अपरिचित थे, परन्तु अन्य तीनो से उनका वैयक्तिक परिचय था। जो दुर्निवार भगवत्पिपासा उन्हे हर समय वेचैन वनाए रखती थी, और उन्हे अपने आपसे यह प्रश्न करने के लिए हमेशा व्याकुल करती रहती थी कि ''क्या

"अतिमानव" देवगुरु (स्वय इस मत के प्रतिष्ठाता व्यक्ति) ने युक्ति, नैतिकता व विज्ञान के नाम पर प्रारम्म मे स्वय अपने आपको उपास्यदेवता वतलाकर ईखर के विरुद्ध जिस उत्कट सग्राम की घोषणा की थी, वह अव भी उसी प्रकार जारी है। राधास्वामी सत्सग की प्रतिष्ठा एक दूसरे के उत्तर-वर्ती परन्तु आपस मे सर्वया अनुरूप तीन क्रमिक गुरुओ ढारा हुई है, जिनका क्रमशः १८७८, १८९८ व १९०७ मे देहावसान हुआ है। गत शताब्दी के अन्त से ही इस सम्प्रदाय का विशेष प्रचार हुआ है । अतएव मैंने अपनी इस आलोचना मे उसे स्थान नही दिया है । देवसमाज की प्रतिष्ठा भूमि लाहौर है, और इसके अनुयायी मी प्राय सब पजावी है। राधास्वामी सत्सग के मुख्य केन्द्र इलाहावाद और आगरा यह दो नगर हैं। यह घ्यान देने योग्य है कि ये दोनो हो स्थान उत्तर भारत मे हैं। दक्षिण भारत मे नव सम्प्रदायों के उद्भव के वारे में ग्लैसनप ने कोई उल्लेख नहीं किया है, परन्तु वे भी सख्या से कम नहीं है। महागुरु श्रीनारायण स्वामी का धर्म ऐसा था कि चालीस वर्प से मो अधिक समय तक उसके लोकहितकारी आव्यात्मिक कार्यों ने ट्रावनकोर रियासत के कई लाख विश्वासी मनुष्यों के जीवनो पर अपना प्रभाव डाला है। (सन् १६२० में उसकी मृत्यु हुई है)। उसके सिदान्त शकर के अद्वैतवादी दर्शन से बहुत कुछ मिलते-जुलते है, परन्तु वह कर्म के प्रति प्रेरणा करने वाले हैं, और इस कर्मानुराग के कारण ही बगाल के रहस्यवाद से उसका मतभेद है, और वह उसके मक्ति के आवेगो को अविश्वास की दृष्टि से देखता है। यह कहना युक्तिसगत होगा कि वह कर्म के ज्ञान का, एक महान् वोदिक घर्म का, जिसने सर्वसाधारण जनता, व उसकी सामाजिक आवश्यकताओ को ठीक तरह समझा था, प्रचार करता था। दक्षिण मारत मे दलित जातियो के उद्वार मे इसने महान् कार्य किया है, और इस विषय में इसके प्रयत्न गांधीजी से बहुत कुछ मिलते-जुलते हैं। (सन् १९२५ के दिसम्वर मास व उसके वाद के कुछ महीनो मे जेनेवा के 'दी सूफी क्वार्टर्ली' पत्रिका में श्रोनारायण के शिष्य पी० नटराजन के लेख देखिये) ।

## Downloaded From - https://preetamch.blogspot.com

#### १६५ \* रामकृष्ण

अन्य कोई ऐसे जलस्रोत नही है, जिन्हें कि उन्होंने पाया है, पर जिनका रसपान मैं नही कर सका हूँ ?'' उससे प्रेरित होकर ही वह पहले पहल उनसे मिले थे। परन्तु उनके अम्यस्त नंत्र प्रयम दृष्टि मे ही उन्हे पहचान लेते थे। उनकी आलो-चना शक्ति हमेशा अक्षुण्ण रहती थी। जब वह पिपासाकुल मक्ति के साथ उनका जलपान करने के लिए उनके पास जाते थे, तो वे प्राय. व्यग मिश्रित हँसी के साथ यह शब्द कहते हुए वापिस आ जाते थे कि 'उनका अपना स्रोत ही इससे वहतर है।' वह वाहरी चमक-दमक, टीपटाप और वाक्चातुर्य मे चकाचौंघ हो जाने वाले व्यक्ति न थे। उनकी मुद्रित आँखे अन्दर की गहराई मे से चमकनेवाले ज्योतिर्मय मगवान् के मुखमण्डल के प्रकाश के अतिरिक्त अन्य किसी वस्तु के सम्मुख न झपकती थी उनके नेत्रो की दृष्टि देह के प्राचीर को भेदकर मानो खिडकी के मार्ग से मीतर प्रविष्ट होकर उत्सुकता व कौतूहल के साय हृदय का कोना-कोना टटोल डालती थी। परन्तु वहाँ पर वह दृष्टि जो कुछ देख पाती थी, उससे कभी-कमी उनके अन्दर एक आकस्मिक प्रशान्त हास्य का उदय होता था परन्तु उसमे किसी प्रकार के द्वेष व ईर्ष्या की भावना का लेशमात्र न होता था परन्तु उसमे किसी प्रकार के द्वेष व ईर्ष्या की भावना का लेशमात्र न होता था ।

प्रमावणाली देवेन्द्रनाय टैगोर के साथ अपनी मुलाकात का जो वर्णन राम-इष्ण्ण ने स्वय दिया है, वह हास्य रस का एक सुन्दर चुटकला है, जिसमे महागुरु ''रार्जीप जनक'' के प्रति ''छोटे माई'' का आलोचनात्मक व्यग्य-हास्य तथा अश्रद्धापूर्ण श्रद्धा स्पष्ट इष्टिगोचर होती है।

एक दिन<sup>1</sup> एक प्रश्नकर्ता ने उनसे पूछा : ''क्या ससार और भगवानू का सामंजस्य समव है ? मर्हींप देवेन्द्रनाथ टैगोर के बारे में आपकी क्या सम्मति है ?''

रामकृष्ण ने धीरे से कहा : ''देवेन्द्रनाथ टेंगोर देवेन्द्रनाथ. देवेन्द्र' .. यह कहकर उन्होंने कई वार सिर झुकाकर नमस्कार किया । और फिर बोले :---

''क्या तुम जानते हो वे कोन हैं ? एक समय का किस्सा है कि एक आदमी वडी घूमवाम के साथ दुर्गापूजा का त्यौहार मनाया करता था। प्रातःकाल से लेकर रात तक वकरो की वलि दी जाती थी। परन्तु कुछ वर्षों के बाद बलि की

१ केशवचन्द्र सेन । ए० कुमार दत्त नामक एक प्रत्यक्षदर्शी ने इस कथोपकथन का वर्णन किया है (स्वामी रामकृष्ण की जीवनी) ।

वह घूमधाम नही रही । किसी व्यक्ति ने उस आदमी से पूछा कि 'वलि इतनी कम 'क्यो कर दी गई है ?' उसने उत्तर दिया : ''अव मेरे दाँत गिर गये हैं ।''

और श्रद्धारहित कथावाचक ने अपना कथन जारी रखते हुए आगे कहा . "यह सर्वथा स्वामाविक ही है कि इस वृद्धावस्था मे देवेन्द्रनाथ योगाम्यास करते हैं। यह कहकर वे कुछ देर रुके और फिर एक वार नतमस्तक होकर कहने लगे : "निस्सन्देह वे एक आदर्श मनुष्य हैं।" इसके वाद उन्होंने उनके साथ अपनी मुलाकात का इस प्रकार वर्णन किया<sup>र</sup> :----

१. यह स्वीकार करना पडता है कि रामकृष्ण का यह व्यग देवेन्द्रनाथ के प्रति एक घोर अन्याय का सूचक है । समवतः न जानने के कारण हो, रामकृष्ण ने महर्पि को पूर्ण निस्वार्थता और उनके अनेक वत्सरव्यापी उदार व कठोर आत्मत्याग का कोई वर्णन नही किया है । इसमे एक उच्च कुलीन व्यक्ति के प्रति जनसावारण के मनोमाव का हो परिचय मिलता है ।

शक्षि भूषण घोप ने अपनी वगाली स्मृति-कथा मे (पृष्ठ २४५-२५७) इसका जो विवरण दिया है, उसमे रामकृष्ण की गम्मीर अन्तर्भेदी दृष्टि शक्ति की अक्षुण्णता को कायम रखते हुए, उक्त व्यग को कटुता को कम कर दिया गया है, जिससे रार्जीय के प्रति अधिक न्याय हुआ है।

रामकृष्ण ने कहा, कि देवेन्द्रनाथ से उनका परिचय इन शब्दो के साथ कराया गया : ''यह एक मगवत्-उन्मत व्यक्ति हैं !'' मुझे ऐसा मान हुआ कि देवेन्द्रनाथ एक अहकारी व्यक्ति हैं, और इतने ज्ञान, इतने सम्मान, इतनी सम्पत्ति और इतनी श्रद्धा के अधिकारी होकर वह, अहकार से मुक्त मी किस प्रकार हो सकते थे ? परन्तु मैंने यह जान लिया कि उनके जीवन मे योग और मोग ( मौतिक वासना-तृप्ति ) साथ-साथ चल रहे हैं। ' 'मैंने उनसे कहा : 'इस कलियुग मे आप एक सच्चे राजा जनक हैं। जनक दोनो पाश्वों को ही एक साथ देखते थे। इसी तरह आपने मी अपनी आत्मा को मगवान् के अर्पण कर दिया है, जवकि आपका शरीर भौतिक जगत मे विचरण करता है अतएव मैं आपके दर्शन के लिए आया हूँ। मुझे परमात्मा के बारे मे कुछ वताइये ।' ''

२ उस समय रवीन्द्रनाथ टैगोर केवल चार वर्ष के थे। रामकृष्ण के पृष्ठपोषक माथुर वाबू देवेन्द्रनाथ के सहपाठो थे, और उन्होंने ही देवेन्द्रनाथ के साथ रामकृष्ण का परिचय कराया था। इस साक्षात्कार का कौतूहलोद्दीषक विश्वद वर्णन हमारे योरोपीय देह-मनोवैज्ञानिकों के लिए एक मनोरजन की

"जब मैंने पहले पहल उन्हें देखा तो मुझे कुछ ऐसा प्रतीत हुआ कि वे एक अहकारी व्यक्ति हैं। और यह सर्वया स्वामाविक ही था। क्योकि उनके पास इतनी अच्छी-अच्छी वस्तुएँ थी: उच्चवश, सम्मान, मर्यादा, धन-सम्पत्ति समी कुछ था. अकस्मात् मैं उस अवस्था मे आ गया जबकि मैं किसी मनुष्य के अन्तस्तल को देख सकता था। उस अवस्था मे आ गया जबकि मैं किसी मनुष्य के अन्तस्तल को देख सकता था। उस अवस्था मे में महान् से महान्, बनी मे वनी व पण्डित से पण्डित व्यक्ति को मी यदि उसमे मगवान् का प्रकाश नहीं पाता तो, उसे तृण के समान देखता हूँ .और मुझे अकस्मात् हँसी आ गई. क्योकि मैंने देखा कि यह व्यक्ति सांसारिक जीवन का आनन्द लेने के साथ ही धार्मिक जीवन मी व्यतीत कर रहा है। उनके अनेक सन्ताने थी, और सब छोटी आयु की थी। अतएव एक महान् जानी होते हुए भी उन्हें संसार से सम्वन्ध रखना पढता था। मैंने उनसे कहा : ''आप इस युग के रार्जीय जनक हैं। ससार से सम्वन्ध रखने हुए भी आपने उच्चतर उपलब्धि प्राप्त की है। आपका शरीर ससार मे हैं, परतु आपका मन भगवान् के ऊर्व्वलोक मे है। मुझे भगवान् के विषय मे कुछ वताइए।' देवेन्द्रनाय ने वेद<sup>9</sup> से कुछ सुन्दर मन्त्र पढकर उन्हें सुनाए, और चिर-परि-

वस्तु हो सकती है। प्रथम परिचय होने के साथ ही रामकृष्ण ने देवेन्द्र को अपनी छाती खोलकर उन्हें दिखाने के लिए कहा। देवेन्द्रनाथ ने किसी प्रकार के विस्मय का माव न प्रकट करते हुए वैसा ही किया। उनको त्वचा का रंग लाल था। रामकृष्ण ने उसकी परीक्षा की। छाती की यह स्थायी रक्तिमा कुछ विशेप प्रकार की योगसाधनाओ का विशेप लक्षण है। रामकृष्ण हमेशा योगाम्यास की शिक्षा देने व उससे इनकार करने से पूर्व अपने शिष्यो की छाती, उनकी नि.श्वास-प्रश्वास क्षमता, और उनके रक्त-सचार की स्वस्थता की परीक्षा किया करते थे।

१. "यह विख्व झाडफानूस के समान है। हममे के प्रत्येक उसकी एक-एक वर्त्ता के सदद्य है। यदि हम ज्वलित न हो तो सारा झाडफानूस ही अन्वकारमय हो जाय। परमात्मा ने अपनी महिमा प्रदर्जन के लिए ही मनुष्य की सृष्टि को है।..."

णणि के वर्णनानुसार रामकृष्ण ने सरल रूप में इस प्रकार अपना विचार प्रकट किया

''वढे आश्चर्य की वात है ! जब मैं पञ्चवटी (दक्षिणेश्वर के ज्यान) में वैठकर ज्यान करता था तो मुझे भी एक प्रकार का झाढ़फानूस दिखाई देता था । देवेन्द्रनाथ अवश्य ही एक गम्भीर जानी हैं ।''

चित व्यक्तियो के समान उनमे वातचीत होने लगी। देवेन्द्रनाथ अपने अतिथि के नेत्रो के तेज को देखकर बहुत प्रसावित हुए और अगले दिन उन्हें मोजन के लिए आमन्त्रित किया। परन्तु उन्होंने साथ ही यह अनुरोध किया कि यदि वे आना चाहें तो ''अपने बदन को कुछ ढककर आवे'' कारण रामकृष्ण का कपडो की तरफ कोई घ्यान नही था। रामकृष्ण ने निःसकोच माव से विनोदपूर्वक उत्तर दिया कि 'मैं यह आश्वासन नही दे सकता। मैं जैसा हूँ, वैसा ही हूँ, और वैसे ही आर्जेगा।' इस प्रकार वे हार्दिक सद्मावना के साथ एक-दूसरे से विदा हो गए। परन्तु अगले दिन प्रात.काल ही कुलाभिमानी देवेन्द्रनाथ ने रामकृष्ण को एक सौजन्यपूर्ण अक्ति पत्र ढारा यह सूचना दी कि वे आने का कष्ट न करे और इस प्रकार सारा खेल समाप्त हो गया। कुलीनता अपने पजे के एक ही स्नेहसिक्त आधात के वाद पीछे आदर्श-वाद के स्वर्ग की सुरक्तित गुफ़ा मे चली गई।

दयानन्द के बारे में और मों सक्षेप में रामकृष्ण ने अपना यह निर्णय प्रकट किया कि यह और मी निम्नतर कोटि के व्यक्ति हैं। यह अवश्य स्वीकरणीय है कि सन् १०७३ के अन्त में, जव कि उक्त दोनों महापुरुषों को परस्पर मेट हुई, तव तक आर्यसमाज की स्थापना न हुई थी—और समाज-सुधारक दयानन्द अपने कर्मजीवन के वीच में ही थे। जब रामकृष्ण ने उनकी परीक्षा को, तो उन्होंने उनमें 'कुछ शक्ति' पाई, जिससे उनका अभिप्राय 'मगवान् के साथ वास्त्रविक

१ रामकृष्ण ने दयानन्द के वक्ष में भी रक्तिमा की परीक्षा की थी। महेन्द्रनाथ गुप्त ने २६ नवम्बर सन् १६८३ को (रामकृष्ण वचनामृत मे) दयानन्द के वारे में रामकृष्ण ढारा कथित एक विशेप मन्तव्य का उल्लेख किया है। केशवचन्द्र वैदिक देवताओं में विश्वास न करते थे। रामकृष्ण ने सुना था कि उसका प्रतिवाद करते समय दयानन्द ने उत्तेजित होकर कहा था कि ''परमात्मा ने इतने सारे पदार्थ वनाए हैं, तो क्या वे देवताओं को न वना सकते थे?'' परन्तु अनेकेश्वरवाद के कट्टर शत्रु, दयानन्द, जिस मत का प्रचार करने थे, उसके साथ इसका कोई सामझस्य नही है। क्या दयानन्द का कथन गलत रूप में उनके सम्मुख पेश किया गया था, अथवा दयानन्द ने देवताओं के सम्बन्ध में ऐसा न कहकर वेदो में वर्णित यज्ञाग्नि के सम्बन्ध मे, जिनमे कि वेदो की प्रामाणिकता में इढ निश्चय के कारण विश्वास था, ऐसा कहा था ? दोनो हो अवस्थाओं में इस प्रकट विरोध का कोई सन्तोप-दायक समाधान मुझे दिखाई नही देता।

सम्पर्क' से है। रामकृष्ण की दृष्टि मे दयानन्द का उत्पीडित व उत्पीडनकारी चरित्र, वेदो के रक्षक का सग्रामोन्मुल पौरुप, और उनका उत्तेजनापूर्ण यह आग्रह कि केवल वही सच्चे हैं, और इसलिए उन्हें अपनी इच्छा को दूसरो के ऊपर लादने का अधिकार है, यह सव वाते उनके आदर्श के ऊपर एक धब्वे के समान थी। वह दयानन्द को दिन-रात धर्म-शास्त्रो के वारे मे विवाद करते हुए, उनके अर्थों को तोडते व मरोडते हुए और किसी प्रकार मी एक नए सम्प्रदाय की स्थापना के लिए निरन्तर प्रयास करते हुए देखते थे। परन्तु इस प्रकार की वैयक्तिक व सासरिक सफलता की लालसा मगवत्प्रेम को दूपित कर देती है, इसलिए वे दयानन्द से दूर हट गए।

केशवचन्द्र के साथ उनका सम्वन्व सर्वया और ही प्रकार का था। वह अत्यन्त घनिष्ठ, स्नेहमय व चिरस्थायी था।

इन दोनो के सम्बन्ध मे कुछ कहने से पूर्व मैं दु ख के साथ यह प्रकट करना चाहता हूँ कि उन दोनो के ही शिष्यो ने पक्षपातपूर्ण विवरण दिये हैं। प्रत्येक के शिष्यों ने दूसरे मगवद्भक्त को अपने गुरु का अनुगत सिद्ध करने को चेष्टा की है। रामकृष्ण के शिष्य फिर भी केणवचन्द्र को सहानुभूति की दृष्टि से देखते हैं, और परमहस के प्रति श्रद्धा-प्रदर्णन के कारण उन्हे वन्यवाद देते हैं। परन्तु केशवचन्द्र के कुछ शिय्य, रामकृष्ण को, उनके गुरु पर उनके वास्तविक या काल्पनिक प्रमाव के कारण, क्षमा करने को सर्वथा उद्यत नहीं हैं। इसलिए ऐसे किसी प्रमाव को अस्वीकार करने के उद्देश्य से वे रामकृष्ण और केशव के वोच विचारो की एक दुर्लंघ्य दीवार खडी कर देते हैं। वे घृणापूर्वक रामकृष्ण के वास्तविक मूल्य को छिपाने की कोशिंग करते हैं, और उनके सन्देशो का प्रचार करनेवाले, व उनकी ख्याति को चिरस्थायी वनाने वाले—विवेकानन्द को मी उन्होंने अपनी निन्दा का पात्र वना दिया है।

१ मैं मुख्यतया बो॰ मजूमदार रचित 'Professon Max Muller on Ramk Ishna, और The World on K Chunder Sen (१६०० कलकत्ता) पुस्तक के सम्वन्व में कह रहा हूँ। उक्त पुस्तक के निम्न अध्याय देखिए :--दितीय अध्याय 'Absurd Inventions and Reports made to Max Muller by the Disciples of Ramkrishna,'' तृतीय अच्याय ''Differences between the two Doctrines,'' और सबसे बढकर अपमानजनक पत्तम अध्याय ''Concerning Vivekanand, the Informant of Max Muller''। स्वामी विवेकानन्द ने अपने प्रचण्ड

परन्तु केशवचन्द्र की रचनाओं में कुछ सुन्दर व सजीव पृष्ठों को पढकर, जिनमे कि विवेकानन्द के विचारो व कर्मों का स्पण्टरूप से पूर्वामास मिलता है, मैं इस परिणाम पर पहुँचता हूँ कि रामकृष्ण मिशन ने ब्रह्मसमाज को जिस नीर-वता व विस्मृति के गर्त मे डाल दिया है, उससे कुछ ब्राह्मगण विक्षुव्व हो उठे हैं। मैं अपनी शक्ति के अनुसार इस अन्याय को दूर करने का प्रयत्न कर्ल्ंगा— क्योकि मेरा विखास है, कि उन्होंने जान-वूझकर ऐसा नही किया है। परन्तु वे सव ब्रह्मसमाजी जो रामकृष्ण के प्रति केशवचन्द्र के नि.स्वार्थ स्नेह को छिपाना व उसे अपनी सकीर्ण सीमाओ मे आवद्ध रखना चाहते है ने केशवचन्द्र की स्मृति को ही लाछित करते हैं। केखव ने अपने समस्त सम्मानास्पद व श्रद्धेय जीवन मे, अपने यश के उच्चनिखर व विचार की उच्चकोटि पर आरूढ होते हुए भी शुरू से लेकर अन्त तक दक्षिणेक्वर के इस क्षुद्र व्यक्ति के प्रति, जो कि उस समय सर्वथा अज्ञात व अप्रसिद्ध था, जिस स्नेह और श्रद्धायुक्त सम्मान का परिचय दिया है, उससे वढकर इस महापुरुष के जीवन मे हमारे लिए और कोई अधिक प्रिय वस्तु नही है। इस मगवत्प्रेम मे पागल व्यक्ति के साथ श्रेष्ठतम विचारशील केशवचन्द्र के घनिष्ठ स्नेहन्सम्वन्व के कारण व्रह्मसमाजी अपने स्वामिमान को ठेस पहुँची अनुमव कर रामकृष्ण के मावावेश के प्रति केशव की अश्रदा को प्रमाणित करने के लिए उनकी रचनाओं में से जितने ही अधिक ऐसे उद्धरण पेश करने की चेण्टा करते हैं कि जिनमे उन्होंने उच्छाहुल व विकृत मावावेश की निन्दा की है, रामकृष्ण के साथ केशव के वास्तविक सम्वन्ध मे उतना ही अधिक विस्मयकारक विरोध है।

यह सत्य है कि भारत के अधिकाश वर्मप्राण व्यक्ति जिस प्रकार अपने व

घार्मिक तर्कों मे जिन अमेरिकन व अग्रेज पादरियो पर तीव्र प्रहार किया था---इस अघ्याय मे पुस्तक लेखक ने उनसे हाथ मिलाने मे भी कोई सकोच नहीं किया है।

१ वी० मजूमवार लिखित उपर्युक्त पुस्तक का द्वितीय अच्याय देखिए । योग के वारे में केणव ने अपने एक निवन्च में लिखा है ''जान और मक्ति परस्पर एक दूसरे के स्थान में व्यवहारयोग्य (पर्यायवाची) शब्द हैं। जानी के लिए ही मक्ति समव है, अज्ञानी मक्त एक असमव वस्तु है।'' परन्तु इससे राम-कृष्ण के धार्मिक मावावेशों की निन्दा नहीं होती। कारण उसके लिए पहले यह प्रमाणित करने की आवश्यकता है कि रामकृष्ण के मावावेशों में एक उच्चतर ज्ञान का समावेश नहीं था। इससे केवल इतना ही प्रकट होता है

परमात्मा<sup>1</sup> के वीच एक मध्यस्य गुरु को स्वीकार करते है, केशव ने इस प्रकार किसी व्यक्ति को अपना गुरु न माना था, और इसलिए रामकृष्ण क शिष्यो<sup>२</sup>

कि केशव की घ्यान-घारणाओ का रूप कुछ मिन्न प्रकार का है । उनके मतानुसार सनातन पुरुप के साथ मन का वह मिलन ही सर्वोच्च अवस्या है, जिसमें जीवन, समाज एव गृह के अनेक विमिन्न कार्यों के वीच मी मनुष्य की व्यावहारिक दुद्धि लुप्त नहीं होती । केशव के विचार ब्रह्मसमाज की आव्यात्मिक परम्परा के ही अनुसार थे । आगे तृतीय अव्याय मे मजूमदार ने केशव का यह उद्धरण दिया है : ''जो योगी सिर्फ योग के लिए सर्वस्व त्याग कर देता है, उसे सौ वार धिक्कार है ! . ..मगवान ने जिनके पालन का भार हमारे ऊपर सौंप दिया है, उन्हें त्याग देना महापाप है।" मजूस-दार इन शब्दों में रामकृष्ण के प्रति तिरस्कार की गन्व देखते हैं, क्योंकि उन्होंने अपनी पत्नी के प्रति अपने कर्तव्यो का उचित रूप से पालन नही किया । परन्तु यह कथन सर्वया असत्य है कि रामकृष्ण ने अपनी पत्नी के प्रति कर्तव्य की अवहेलना की है। अपनी पत्नी के प्रति उनका प्रेम न केवल सर्वया विशुद्ध व गम्भीर था, अपितु उन्होंने अपनी पत्नी मे भी उस प्रेम को उद्वूद किया, जो कि उसके लिए निरन्तर शान्ति व प्रसन्नता का स्रोत था। रामकृष्ण ने अपनी पत्नी के प्रति अपने दायित्व को किस जिम्मेदारी के साथ निवाहा, और अपने जिष्यों को वे किस प्रकार उनके ऊपर आश्रित वृढ माता-पिता, पत्नी क्षोर वालको के प्रति अपने कर्तव्यपालन की निरन्तर णिका देते थे—–यह मैं पहले भी निर्देश कर चुका है ।

- केणवचन्द्र ने लिखा: ''हे ईश्वर । अपने धार्मिक जीवन के प्रारम्म से ही मैंने तुमसे शिक्षा ग्रहण की है ।... ''
- २ यह प्रसन्नता का विषय है कि जिस ट्रष्टिकोण का मैंने प्रतिपादन किया है, केणनचन्द्र के ईसाई शिष्य मणीलाल सी० पारीख ने भी अपने विषवासो-ज्ज्वल सुन्दर ग्रन्थ "व्रह्यपि केणवचन्द्र सेन" मे उसी की पुष्टि की है। (यह पुस्तक सन् १६२६ मे, जोरियण्टल क्राइस्ट हाउस, राजकोट, वम्बई से प्रकाशित हुई है) मणीलाल सी० पारीख ने स्पष्टतया यह बात स्वीकार की है कि केशन के प्रति रामकृष्ण जितने ऋणी थे, केणव उसकी अपेक्षा राम-कृष्ण के कही अधिक ऋणी थे। परन्तु मेरे ही समान मणीलाल भी इसमे केशवचन्द्र की विशाल आत्मा और उदार हुदय की प्रश्नसा का ही एक जन्य कारण देखते हैं।

के बिरोघी दावे के बावजूद, किसी को मी उन्हे रामकृष्ण का शिष्य कहने का अधिकार नही है, तथापि उनकी उदार आत्मा महत्ता का आदर करने के लिए हर समय तत्पर रहती थी, और सत्य के प्रति उनका प्रेम इतना विशुद्ध था कि उनके अन्दर किसी प्रकार के अहङ्कार की कोई गुजायश ही न थी। इसलिए यह शिक्षक स्वय शिक्षा ग्रहण करने के लिए मी सदा तैयार रहता था, और अपने वारे मे कहा करता था: ''मैं जन्मजात शिष्य हूँ।. ..सब पदार्थ मेरे शिक्षक हैं। प्रत्येक वस्तु से मैं शिक्षा ग्रहण करता हूँ?।'' ऐसी अवस्था मे वे मगवत्प्रेमी रामकृष्ण से शिक्षा ग्रहण किए विना कैसे रह सकते थे ?

सन् १८७५ के प्रारम के केशवचन्द्र अपने कुछ शिष्यो के साथ कई महीने तक दक्षिणेश्वर के निकटवर्ती एक आरामग्रह में रह रहे थे । रामकृष्ण उनसे मिलने के लिए गये और कहने लगे : ''मैंने सुना है कि आपने ईश्वर का दर्शन किया है, मैं भी उसके वारे में जानने के लिए आया है ।''

यह कहकर वह काली का एक प्रसिद्ध स्तोत्र गाने लगे, और बीच मे ही भावाविष्ट हो गए । युक्तिवादी हिन्दुओ के लिए मी यह कोई असाघारण दृश्य न था, और केशव भी, जिसके वारे में मैं पहले ही निर्देश दे चुका हूँ कि वे

- १ परन्तु वह यह मी कहते थे: ''प्रत्येक मनुष्य के गुणो को ग्रहण करने की इच्छा-शक्ति परमात्मा ने मेरे अन्दर उत्पन्न की है।''
- रामकृष्ण ने केशव को सबसे पूर्व सन् १८६५४ में देखा था, जवकि युवक केशव आदि ब्रह्मसमाज में देवेन्द्रनाथ के सहकारी थे। केशव के मुख ने रामकृष्ण को उसी समय आकृष्ट कर लिया था। यह जल्दी से भूलने योग्य वस्तु न थी। केशव का कद लम्वा, मुख डिम्वाकार, व ''उसका वर्ण एक इटैलियन के समान स्वच्छ था।'' (मुखर्जी)। और यद्यपि उसका मन उसके नेहरे के समान पश्चिम के प्रशान्त सूर्यालोक से उद्मासित था, तथापि उसकी अन्तरात्मा सर्वथा मारतीय थी। ध्यानस्थ केशव को लक्ष्य करने मे रामकृष्ण ने भूल नहीं की थी। सन् १८६४ की मुलाकात का वर्णन करते हुए रामकृष्ण कहते हैं. ''ब्रह्मसमाज के समामच पर अनेक व्यक्ति घ्यान-मग्न थे। सबके वीच में केशव समाहित अवस्था में था। वह काष्ठ की तरह निण्चल था। उस समय उसकी युवावस्था थी, परन्तु उसके कांटे में ही मछली फेंस रही थी. '' (यह एक अत्यन्त प्रचलित अलङ्कार है, जिसका कर्थ है कि परमात्मा केवल उसी की प्रार्थना सुन रहे थे।—रामकृष्ण कथा मुत, द्वितीय माग, पृष्ठ २०७।)

मक्ति को इस प्रकार को एक तरह की रुग्ण अभिव्यक्ति को सन्देह की दृष्टि से देखते थे, इससे प्रमावित न होते, यदि अपने मतीजे के उपचार मे समाधि अवस्था से वापस आते ही रामकृष्ण अद्वितीय और अनन्त मगवानू के वारे मे प्रवाह रूप मे कुछ अत्यन्त प्रमावकारी शब्द न कहते । इस मगवत्प्रेरित उद्-गार मे भी उनकी व्यगात्मक विचारवुद्धि स्पष्ट दृष्टिगोचर होती थी, और इसने केशव को विस्मित कर दिया। केशव ने अपने शिष्यो को विशेष रूप से इसे लक्ष्य करने की प्रेरणा की । कुछ समय वाद उन्हे इस वात मे कोई सन्देह नही रहा कि वे एक असावारण व्यक्ति के सम्पर्क मे आये हैं, और वे इस असाधारणत्व का अनुसन्धान करने लगे। दे दोनों मित्र बन गए। केशव राम-कृष्ण को ब्रह्मसमाज के अनुष्ठानों व उत्सवों में निमन्त्रित करने लगे, और उनके मन्दिर मे आकर उन्हे भ्रमण के लिए गगातट पर अपने साथ ले जाने लगे। और चुंकि उनकी उदार आत्मा अपने अनुसन्वान का फल दूसरो तक पहुँचाने के लिए सदा उत्सुक रहती थी, इसलिए वह प्रत्येक स्थान पर, अपने उपदेशो मे, अँगरेजी व देशी मापा के पत्र व पत्रिकाओं में अपने लेखों में, रामकृष्ण का जिक्र करने लगे। केशवचन्द्र ने अपनी ख्याति को रामकृष्ण के भरोसे पर छोड दिया: और रामकृष्ण की प्रसिद्धि, जो कि अव तक दो-एक अपवादो को छोड कर, सर्वसाघारण धर्ममीरु समाज तक न पहुँच सकी थी, उसे केशव ने थोडे ही समय मे वगाल और उसके वाहर मव्यवित्त वुद्धिजीवियो की श्रेणी तक पहुँचा दिया ।

व्रह्मसमाज के इस विख्यात नेता ने जो विद्या, वुद्धि, सम्मान और मर्यादा मे सब प्रकार वढा-चढा था, इस प्रन्य-विद्या-विहोन, संस्कृत मापा से अनमज्ञिज्ञ, लिखने-पढने मे अपटु, अज्ञातनामा मनुष्य के सामने नत होकर जिस विनयशीलता का परिचय दिया है, वह वास्तव मे प्रशसनीय है। परन्तु रामकृष्ण की अन्तर्भेदी दृष्टि ने केशव को आन्त बना दिया और वे एक शिष्य के सहश उनके चरणो मे बैठ गये।

१ योरोपीय विज्ञान की जानकारी के लिए यहाँ यह उल्लेख योग्य है कि राम-कृष्ण को मावाविष्ट समाधि अवस्था से जागृत करने का एकमात्र उपाय मावावेश की तीवता व प्रकार भेद के अनुसार उनके कान में ईप्रवर के किसी नाम विशेष या मन्त्र की उच्चारण करना हो था। आत्मिक अग्नि-निवेश के लक्षण उस समय अत्यन्त स्पष्ट हो जाते थे, और किसी तरह के प्रारमिक शारीरिक विकार की कल्पना असमव थी, आत्मा पर पूर्ण नियत्रण हमेग्रा वना रहता था।

परन्तू इसका यह अर्थ नही है कि केशवचन्द्र ने रामकृष्ण को गिष्यता स्वी-कार की थी, जैसा कि रामकृष्ण के कुछ उत्साही शिष्य दावा करते हैं। यह भी सत्य नही है, कि अपने कोई मौलिक विचार उन्होंने रामकृष्ण से लिये थे। कारण, वे सव विचार रामकृष्ण के साथ उनके प्रथम साक्षात्कार से पूर्व ही वन चुके थे। हम देख चुके है कि सन् १८६२ के वाद केशवचन्द्र विभिन्न धर्मों के समन्वय व उनकी प्रारस्मिक एकता के सम्बन्घ मे विचार करने लग गए थे। सनू १८६३ मे उन्होंने कहा था : ''सारे ही सत्य मवके लिए समान हैं. क्योकि सारे सत्य मगवान् के ही सत्य है। सत्य जिस प्रकार केवल योरोपीय नही है, उसी प्रकार वह केवल एशियाई भी नही है, जैसे केवल तुम्हारा नही है, उसी तरह केवल मेरा भी नहीं है।'' सन् १८६ में 'भावी धर्म' के सम्वन्ध में व्याख्यान देते हुए केशव ने सव घमों की एक विशाल स्वरसगति की कल्पना की थी, जिसमे प्रत्येक धर्म अपने विशिष्ट लक्षण, अपने वाद्ययन्त्र के स्वतन्त्र स्वर और स्वतन्त्र घ्वनि की रक्षा करते हुए भी परमपिता भगवान् और भ्राता मानव के विश्वव्यापी जयगान मे सम्मिलित होते हैं। दूसरी तरफ यह कथन मी मिथ्या है कि केशव को जगदम्वा के विचार पर पहुँचने के लिए रामकृष्ण की सहायता की आवश्य-कता थी, यह घारणा मारत में प्रत्येक यूग में इसी प्रकार विद्यमान चली आई है, जिस प्रकार पाश्चात्य जगत् में जगत्पिता की घारणा प्रचलित रही है। रामकृष्ण ने इसे जन्म नही दिया है। रामकृष्ण के स्मृतिमण्डार मे सचित राम-प्रसाद के स्तोन्नो मे नाना स्वरो में माँ का ही स्तुतिगान है । देवेन्द्र के आचार्यत्व काल मे ही व्रह्मसमाज मे भगवान् के मातृत्वरूप का प्रवेण हो चुका था । इसलिए केशव के शिष्य अपने गुरु की रचनाओं में से मातृवन्दना के उदाहरण उद्धृत करने मे कठिनाई अनुमव नही करने।"

१ सन् १०६२ मे जवकि केशवचन्द्र देवेन्द्रनाथ के आदि ब्रह्मसमाज के पुरोहित थे, उस समय यह मातृवन्दना का गीत गाया जाता था : ''माँ की गोदी मे वैठकर'' इत्यादि ।

सेन् १८६६ : ब्रह्मसमाज की भजनावलि : ''को । दिव्य माँ । अपनी करुणा से मुझे वाँघ लो'' ''ओ । माँ । भेरे समीप आओ ।''

सन् १८७५. "मैं आनन्दित हूँ ! मैं मौ के हृदय मे निमग्न हूँ, में उसकी सन्तानो के बीच मे हूँ, माँ अपनी सन्तानो के साथ नृत्य करती है "

परन्तु इस अन्तिम तारीख से पूर्व केग्रव के साथ रामकृष्ण की भेट हो चुकी थी । वी० मजूमदार रचित पूर्वोक्त ग्रन्थ, तृतीय परिच्छेद, देग्विए । १२

जगदम्वा, और उनके मक्तो का आतुमान यह दोनो ही विचार निस्सन्देह अत्यन्त मुन्दर थे, उनके अभिव्यक्ति के साधन व अनुष्ठानों के रूप चाहे जो मी क्यो न हो । और विचार के रूप मे केशव मे वे पहले से ही विद्यमान थे, और उनके निष्कपट विश्वास के कारण पुनरुजीवित हो गये थे। परन्तु रामकृष्ण में इन दोनो धारणाओ को जीवित व चेतन अवस्था मे पाना एक सर्वथा अद्भुत ही वस्तु थी। यह क्षुद्र निरीह व्यक्ति कल्पना व सिद्धान्तों के साथ माथापच्ची नही करता थाः उसका अस्तित्व ही सब कुछ था। उसका अस्तित्व देवताओं का भक्तों के साथ मिलन था, वह 'माँ' और उसका प्रेमी दोनो ही था, उसने 'माँ' के दर्शन किये थे। उसके ढ़ारा 'मां' का दर्शन हो जाता था उसे स्पर्श किया जा सकता था। केशव के लिए हृदय की उस प्रतिमा का आविष्कार, जो कि अपने सम्पर्क में आने वालों को मां के उष्ण निःश्वास व उसकी सुन्दर भुजाओ की छाया का अनुमव कराती थी, कितना अपूर्व था। और उसने जोकि स्वय एक भक्त था, और प्रेम मे विख्वास करता था, उसके निकट सम्पर्क के प्रमाव को किस गहराई के साथ अनुमव किया होगा । ' · केशवचन्द्र के अन्यतम जीवनी-लेखक चिरजीव शर्मा ने लिखा है---''रामकृष्ण की मघुर, सरल, मोहक एवं वालसूलम प्रकृति ने केशव की धर्म-सम्बन्धी पवित्र धारणा व उसके योगाम्यास को रजित कर दिया था।"

अौर केशवचन्द्र के अन्यतम घर्मप्रचारक शिष्य गिरीश वावू ने लिखा है :<sup>२</sup> ''शिशु के समान सरल वात्सल्य के साथ मगवान को 'माँ' के नाम से पुका-रने की भावना केशव ने रामकृष्ण से ही ली थी'' ' '।<sup>3</sup>

- १. प्रमयलाल सेन कहते हैं कि केशव प्रतिदिन भगवत् उपासना करते थे। "उपासना ही तुम्हारा प्रयान कर्तव्य हो। एकान्त मे समाहित होकर निर-न्तर सच्चे हृदय से प्रार्थना करो, तुम्हारे जीवन का यही एकमात्र लक्ष्य हो।"
- 'धर्मतत्त्व' पत्रिका मे प्रकाशित 'रामकृष्ण का जीवन व उनके उपदेश' शीर्षक लेख ।
- ३. रामकृष्ण के अनुयायियों ने अपने पक्ष के समर्थन में बाबू गिरीशचन्द्र सेन और चिरजीव शर्मा के जो उद्धरण दिये हैं, उनमे केशव के ब्रह्मसमाज के ऊपर रामकृष्ण के प्रमाव को निष्चित रूप से अतिरजित करके कहा गया है। अत्यधिक प्रमाण-सग्रह का प्रयत्न मनुष्य को सदेह का पात्र बना देता है। उदाहरण के लिए चिरजीव शर्मा का यह कथन कि माँ के रूप मे मग-

उपर्युक्त उद्धरणों में अन्तिम उद्धरण के वारे में कुछ आलोचना आवश्यक है। कारण, मैं पहले यह दिखला चुका हूँ कि मगवान को माँ रूप में आह्वान करने के लिए केशव को रामकृष्ण की प्रतीक्षा की आवश्यकता न थी। तथापि रामकृष्ण के सम्पर्क ने उनके अन्दर स्नेह के नवजागरण, आशु निश्चय एव एक वालक की सरल-द्वृदयता को ला उपस्थित कर दिया। इसलिए सन् १८७४ में जब केशवचन्द्र यह प्रचार करने लगे कि उनका पथ रामकृष्ण के पथ को अतिक्रमण कर उससे आगे वढ जाता है, तो यह ''नव विधान'' का एक आबि-ष्कार न था, अपितु वह केशव के धर्म-विश्वास और आनन्द का दुर्निवार उद्-गार था, जिसने उसे विश्व के सम्मुख अपना सन्देश घोपित करने के लिए वाघ्य किया।

वान की पूजा रामकृष्ण के प्रमाव का फल या' तथ्यों के विरुद्ध है। इतना ही कहना पर्याप्त है कि रामकृष्ण के द्रष्टान्त से ब्रह्मसमाज मे मातृपूजा की घारणा समृद्ध हो गई। व्राह्म वर्म एक कठोर घर्म या। गिरीशचन्द्र की उपमा के अनुसार ''रामकृष्ण की छाया ने उसे नरम वना दिया।''

१ तथापि केशवचन्द्र के सहानुभूतिपूर्ण जीवनी-लेखक प्रतापचन्द्र ने अपनी पुस्तक मे लिखा है कि रामकृष्ण के साथ केशवचन्द्र के साक्षात्कार के फलस्वरूप ''नवविवान'' के मूलभूत एकेश्वरवादी रूप मे कोई परिवर्तन न होने पर मी, केशवचन्द्र को अपने एकेश्वरवाद को पहले को अपेक्षा अधिक परसतोष-कारी व सहज ग्राह्य रूप मे उपस्थित करने के लिए प्रेरणा मिली ।

रामकृष्ण ने हिन्दू-धर्म को अनेकेक्ष्वरवाद की मूल धारणाओ को अपनी रुचि के अनुसार जुनकर आघ्यात्मिकता के मौलिक ढाँचे मे सग्रहीत किया था इस अद्भुत जुनाव ने केक्षवचन्द्र के गुणग्राही मन मे अपने धर्मा-न्दोलन के आघ्यात्मिक गठन को और विस्तृत करने का विचार उत्पन्न किया । ईक्ष्वरीय गुणो की हिन्दू धारणाएँ केक्षव को स्वमावतः अत्यन्त सुन्दर व सत्य प्रतीत हुईँ, और अपने देश मे अपने धर्म के प्रचार को सहज-गम्य बनाने का वही एकमात्र निश्चित साघन प्रतीत होने लगी । निस्सन्देह केशव ने अपने एकेक्ष्वरवाद के सरल विष्वव्यापी आधार को अक्षुण्ण वनाए रखा । परन्तु मन्नुमदार ने दुःख के साथ लिखा है कि ईक्ष्वर के अनेक गुणो के साथ एकेक्ष्वरवाद की इस प्रकार की व्याख्या का अर्थ ही लोकप्रिय मूर्ति-पूजा के पक्ष मे लगाया जाने लगा है ।

व्रह्मसमाजियो के लिए रामकृष्ण एक अद्भुत शक्ति के स्रोत थे। यह पैण्टे-कोस्ट<sup>1</sup> के उत्सव पर वर्मप्रचारको<sup>२</sup> के सिर पर नाचती हुई उस अग्निग्निखा के समान थे, जो कि जलाने के साथ-साथ उन्हे प्रकाश भी देती थी। वह उनके सच्चे मित्र थे। परन्तु साथ ही उनके विचारक भी थे। वह जिस प्रकार उस पर स्नेह की वर्षा करते थे, उसी प्रकार उनकी कठोर आलोचना करने से मी न चूकते थे।

रामकृष्ण जब पहली दफे ब्रह्मसमाज के मन्दिर में गये तभी, उनकी अन्तर्भेटी व कौतूहलमयी दृष्टि ने तत्काल ब्रह्मसमाज के श्रेष्ठ सदस्यों की प्रयागत मक्ति के रूप को ताड लिया था। उनके अपने ही ग्लेपमय शब्दों में उसका इस प्रकार वर्णन है।<sup>3</sup>:----

"आचार्य ने कहा: 'काओ परमात्मा की उपासना करे'। मैंने मोचा. 'शायद अब वे अन्तर्जगत् मे जायेगे और पर्याप्त समय तक वही रहेगे।' परन्तु कुछ ही मिनटो मे उन सबने आँखे खोल दी। मुझे वडा आश्चर्य हुआ। क्या इतने-से ब्यान से कोई उसे पा सकता है ? जब सब अनुष्ठान समाप्त हो गया और हम अकेले रह गये तो मैंने केशव से कहा ' उपासना समा मे जब सब सदस्यो ने नेत्र वन्द कर लिए, तो मैंने उन्हे गीर मे लक्ष्य फिया। तब मेरे मन मे क्या बिचार उत्पन्न हुआ, जानते हो ? दक्षिणेश्वर मे मैंने कई दफे बन्दरो के झुण्ड को इसी प्रकार एकदम निश्चल व सर्वथा निर्दोप की तरह बैठे देखा है।

. परन्तु मन ही मन वे थोडी ही देर वाद किसी वगीचे के फलो को लूटने व पौधो को उखाडने, व अन्य खाद्य पदायों को झपटने की चिन्ता मे मग्न थे। तुम्हारे सदस्य आज जो उपासना कर रहे थे, वह मी उससे वढकर न थी।"

ब्रह्मसमाज के एक उपासना स्तोत्र मे यह पद आता है :---

"दिन के प्रत्येक क्षण मे उसका ही विचार करो, उसकी ही पूजा करो।" रामकृष्ण ने गायक को रोककर कहा : "तुम्हें इस पद को इस प्रकार वदल

- १. पेण्टेकौस्ट उत्सव : मिस्र ने यहूदी जाति के प्रत्यावर्तन के स्मृतिदिवस के रूप मे यहूदी लोग वसन्त ने जो 'पास ओवर' उत्सव मानते हैं, उसके पचास दिन वाद वह इस उत्सव को मानते हैं। ग्रीक भाषा मे 'पैण्टेकौस्ट' भव्द का अर्थ है पचास ।
- २ धर्मप्रचारक से तात्पर्य यहाँ पर ईसा के प्रथम वारह प्रचारको से है।
- 3 वनगोपाल मुलोपाव्याय रचित 'Th. face of Silence'' (मौन का मुल) देखिए । गारदानन्द ने भी ब्रह्मसमाज व रामकृष्ण के वारे मे-इसी के अनु-रूप वर्णन दिया है ।

देना चाहिए 'दिन मे केवल दो वार उसकी प्रार्थना व पूजा करनी चाहिए ।' वहीं कहो जो कि तुम वास्तव मे करते हो । भगवान् के सम्मुख मिथ्या क्यो वोलते हो ?''

इगलैंड के चर्च अनुयायियों के समान केशवचन्द्र के ब्रह्मसमाजी जव अपने घर्म की प्रशसा करते हैं, तो वे जान-बूझकर एक दुर्बोच्य, गम्मीर व क्लिष्ट भाषा का प्रयोग करते हैं। ऐसा प्रतीत होता है कि वे मूर्तिपूजा के सन्देह के विरुद्ध सर्वदा सतर्क रहते हैं। रामकृष्ण व्यगपूर्वक उन्हे नरमदल के सूर्तिपूजक कहा करते थे, उनका यह कथन सर्वथा अयुक्तिसगत मी न था। एक दिन राम-कृष्ण ने प्रार्थना मे केशव को भगवान् के समस्त गुणो की गिनती करते हुए सुना।

रामकृष्ण ने पूछा ' ''यह सव गणना क्यो करते हो ? क्या पुत्र अपने पिता को कमी यह कहता है कि 'ए पिता । तुम्हारे पास इतने मकान, इतने वगीचे व इतने घोडे हैं, इत्यादि ?' पिता के लिए अपनी समस्त सम्मत्ति को पुत्र के हाथ मे दे देना स्वामाविक ही है। यदि तुम मगवान् व उसके गुणो को कोई असाधारण वस्तु समझते हो, तो तुम कमी भी उसके घनिष्ठता सम्पादन नही कर सकते, उसके निकट नही पहुँच सकने । यह मत सोचो कि वह तुमसे बहुत दूर है। उसे अपना निकटतम समझो। तभी वह तुम्हे अपना स्वरूप उद-

"ओ३म् । तुम हमारे पिता हो । हमे ज्ञान दो । हमे विनाश से वचाओ ।

''ओ३म् । ब्रह्म । सत्प । ज्ञान । अनन्त । वह आनन्दमय है । वह अमर है । वह प्रकाशमान है । वह शान्तिमय है । वह सत्य है । वह अद्वि-तीय है ।.

''हे परम पुरुष ! हे समस्त विश्व के आदि कारण ! हम तुम्हे प्रणाम करते हैं । . हे ज्ञान के प्रकाश के दाता । हे सकल विश्वो को धारण करने हारे प्रमु ! हम तुम्हे नमस्कार करते है ।

"हे प्रभु । हमे असत्य से सत्य की तरफ, अन्धकार से प्रकाश की तरफ और मृत्यु से अमरत्व की तरफ ले चलो । हमारी आत्मा के अन्दर प्रविष्ट हो जाओ । हे मयकर प्रभु । अपने करुणामय मुखमण्डल के द्वारा हमेशा हमारी रक्षा करो ।"

१ रामकृष्ण वचनामृत मे उद्धृत ब्रह्मसमाज की प्रार्थना का एक नमूना इस प्रकार है :

#### १८२ \* रामकृष्ण

धाटित करेगा । ..क्या तुम यह नही सोचते कि यदि तुम उसके गुणो पर मुग्ध होकर मावाविष्ट हो जाते तो तुम मूर्तिपूजक वन जाते हो <sup>19</sup>"

अपने दुर्वल स्थान पर आघात पाकर केशव ने उसका प्रतिवाद करते हुए कहा कि वह मूर्तिपूजा से घृणा करते हैं, जिस परमात्मा को वे पूजा करते हैं, वह निराकार परमात्मा है । रामकृष्ण ने शान्तिपूर्वक उत्तर दिया :

''परमात्मा साकार मी है, निराकार मी है। मूर्ति व अन्य प्रतीक उतने ही सत्य है, जितने तुम्हारे गुण हैं। और यह गुण मूर्तिपूजा से मिन्न नही है, अपितु केवल उसी के कठोर व जढीभूत रूप हैं।''

और फिर कहने लगे :----

"तुम कठोर व एकपक्षीय होना चाहते हो . ..परन्तु मेरी यह उत्कट अभिलाषा है कि मैं मगवान की, जितने भी रूपो मे समव हो, पूजा कर सकूँ, तयापि मेरे द्रुवय की अभिलाषा कभी तृप्त नही होती । मैं फल-पुज्पो की मेट से उसकी पूजा करना चाहता हूँ, एकान्त मे उसका पवित्र नाम जप करना चाहता हूँ, उसका घ्यान करना चाहता हूँ, उसकी स्तुति मे स्तोत्रगान करना चाहता हूँ, उसका घ्यान करना चाहता हूँ, उसकी स्तुति मे स्तोत्रगान करना चाहता हूँ, उसका घ्यान करना चाहता हूँ, उसकी स्तुति मे स्तोत्रगान करना चाहता हूँ, उसका घ्यान करना चाहता हूँ, उसकी स्तुति मे स्तोत्रगान करना चाहता हूँ, और उसके आनन्द मे पागल होकर नाचना चाहता हूँ। ...जो भगवान को निराकार वतलाते हैं, वह मी उसे उसी प्रकार पाते हैं, जैसे कि भगवान की साकार उपासना करने वाले उसे पाते हैं। केवल विश्वास और आत्मसमर्पण यह दो ही आवश्यक वस्तुएँ हैं । "

मैं केवल उनके विवर्ण शब्दो को ही दोहरा सकता हूँ, परन्तु उनकी जीवित उपस्थिति, उनके व्यक्तित्व का प्रकाश, उनको ध्वनि का स्वर, उनकी दृष्टि व मोहन हास्य, इन सबका वर्णन मेरी सामर्थ्य से वाहर है। जो व्यक्ति राम-कृष्ण के सपर्क मे आया है, वह उनके इन गुणो के प्रमाव का प्रतिरोध नही कर सका है। सबसे वढकर दर्शकगण को प्रमाबित करने वाली वस्तु उनका जीवित विश्वास था। उनके लिए भाषा एक ढीला-ढाला आलकारिक परिधान न था, जो कि जीवन की गहराइयों को जितना अमिव्यक्त करने का दावा करती है, उतना ही उन्हें छिपा भी लेती है। उनके छन्दर जीवन की गमीरताएँ साक्षात् कुसुमित होकर प्रकट हो रही थी, और वह भगवान जो कि अधिकांश धार्मिक व्यक्तियो के लिए भो केवल मात्र एक विचार की वस्तु है, जो "अज्ञात् महास्ट्राइट"<sup>2</sup> के

२. प्रसिद्ध फासीसी लेखक वाल्जक के मग्रहूर उपन्यास की तरफ निर्देश है।

धनगोपाल मुकर्जी रचित ग्रन्थ व 'श्री श्रीरामकृष्ण लोला प्रसङ्ग' का ३६५ पृष्ठ देखिए ।

ऊपर एक अभेद्य आवरण डाल देता है, वह मगवान् उनके अन्दर प्रत्यक्ष दिख-लाई देता था। कारण, जव वे मगवान् की कथा कहते थे तो वे एक गोताखोर के सहश, जो कि समुद्र मे गोता लगाकर कुछ ही क्षणो मे सामुद्रिक शैवाल की गन्व, व लवण के स्वाद के साथ ऊपर आ जाता है, मगवान् के अन्दर डूव जाते थे। इस गन्ध और आस्वाद के दुर्वार प्रलोभन को कौन उपेक्षा कर सकता है ? पश्चिम की वैज्ञानिक वुद्धि निस्सन्देह इनका विश्लेषण कर सकती है। परन्तु इसके चाहे जो मी मूल उपादान हो, इसकी स्थिलप्ट सत्ता कमी सन्देह का विषय नही रही है। कट्टर से कट्टर सन्देहवादी भी, जव गोताखोर अपने समाधिस्वप्न से वापस आ जाता है, तब उसे स्पर्श कर सकता है। और उसके नेत्रो मे समुद्रतलवर्ती शैवाल का प्रतिविम्ब देख सकता है। केशव व उनके कुछ शिष्य इसे देखकर विमुग्ध हो गए थे।

जाह्नवी के वक्ष पर ऊपर-नीचे जाते हुए केशव के वजरे मे बैठे हुए इस भारतीय प्लेटो के कथोपकथन पढने योग्य है'। इनका वर्णन करने वाले, जो बाद मे रामकृष्ण के एक श्रेष्ठ प्रचारक हो गए हैं, वे पहले पहल इन सर्वथा विपरीत मानसिक गठन के व्यक्तियो के आकस्मिक मेल को देखकर विस्मित हो गए, और सोचने लगे, इस भगवत्-उन्मत्त मनुष्य के साथ मिलने के लिए उस ससारी, बुद्धिवादी, अग्रेज-उन्मत्त व देवताओं की निन्दा करने वाले केशव का कौन-सा समान आधार हो सकता है ? वजरे के कमरे के दरवाजे पर केशवचन्द्र के शिष्य मधुमक्षिकाओ के झुण्ड के समान दोनो सन्तो के चारो तरफ इकट्ठे हो जाते थे। और जब रामकृष्ण के ओष्ठाधर से मधुस्रवित होने लगता था, तो मधुमक्षिकाएँ उसकी मधुरता मे डूव जाती थी।

"यह आज से प्रायः पैतालीस वर्ष पूर्व की घटना है, तथापि उस समय परमहस ने जो बाते कहो थी, वह आज भी मेरे स्मृति-पट पर अमिट रूप मे अच्छित है। मैंने आज.तक किसी अन्य व्यक्ति को इस प्रकार वात करते नही सुना है.. जब वह कहना प्रारम्भ करते थे, तो केशव के निकटतर हो जाते थे, और अन्त मे केशव सर्वथा निभ्चल बैठे रहते थे, और जरा भी इघर-उघर हटने की कोशिश न करते थे।"

१ श्री श्री रामकृष्ण कथामृत के लेखक 'म' (महेन्द्रनाय गुप्त) के २७ अक्टूबर सन् १०८२ के विवरण मे दो कथोपकथनो का वर्णन है । एक अन्य प्रत्यक्ष-द्रष्टा नगेन्द्रनाथ गुप्त ने सन् १८८१ के एक और साक्षात्कार का वर्णन दिया है । (मॉडर्न रिव्यू, कलकत्ता मई, १६२७ देखिए) ।

रामकृष्ण अपने चारो तरफ बैठे हुए शिप्यो के मुख पर स्नेहपूर्ण दृष्टिनिकेप करते हुए क्रमश: उनकी आँखो, उनके ललाट, दाँत व कानो को देख-देखकर वारी-वारी से प्रत्येक के चरित्र का वर्णन कर रहे थे। इन अङ्गो की मापा को रामकृष्ण अच्छी तरह जानते थे। अपनी मचुर व आकर्षक कुछ-कुछ तोतली वोलो मे वोलते हुए वे निराकार ब्रह्म के विषय पर आ गए:

"उन्होंने दो-तीन दफे निराकार शब्द का उच्चारण किया, और चुपचाप शान्त माव से अयाह समुद्र मे गोता लगाने वाले गोताखोर के समान समावि मे लोन हो गए। हम मनोयोगपूर्वक उनकी तरफ देखते रहे। उनका समस्त शरीर शिथिल और कुछ कठोर हो गया। दंह की मासपेशियो व धमनियो मे किसी प्रकार के आकुञ्चन का माव तथा अन्य अङ्गो मे किसी प्रकार की गति व स्पन्दन दिखाई न देता था। अखलिवद दोनो हाथ उनकी गोदी में पढे थे। वैठने का तरीका सरल परन्तु सर्वया निश्चल व स्थिर था। मुख ईषत् उन्नत व विश्राम की मुद्रा मे था। नेत्र सर्वया बन्द न होने पर भी प्राय. बन्द थे। नेत्रो के तारक ऊपर की तरफ धूर्णित या पार्श्व की तरफ हटे हुए न थे, अपितु एकदम स्थिर थे। एक सुन्दर, अवर्णनीय मृडुहास्य के साथ अघरोष्ठ ईषत् विस्फारित थे, जिनमे से शुभ्र दाँतो की आमा दृष्टिगोचर होती थी। हास्य मे कोई ऐसी विस्मयकर वस्तु थी, जिसे कमी भी किसी चित्र मे अड्वित नही किया जा सकता<sup>9</sup>।"

एक स्तोत्र पाठ दारा उनकी समाधि मङ्ग की गई ।...

''उन्होंने अपने नेत्र खोले, और अपने चारो तरफ इस प्रकार देखा कि मानो किसी बज़ात व अपरिचित स्थान पर बैठे हो । गाना समाप्त हो गया । परमहस ने हमारी तरफ देखते हुए कहा 'यह सब लोग कौन हैं ?' तत्पश्चात् उन्होंने अपने मस्तिष्क पर कई वार हाथ से जोर-जोर से आधात करके उच्च-स्वर से कहा 'उतरो ! उतरो ।'...परमहस पूर्णरूप से सचेतन हो गए और मबुर स्वर मे काली का स्तोत्र गाने लगे ।"

उन्होंने जगदम्वा और परम पुरुष की एकता का गान गाया । उन्होंने गाया

१. नगेन्द्रनाथ गुप्त ।

'म' ने एक और मावावेश का वर्णन किया है, जिसमे रामकृष्ण माँ को लक्ष्य करके कहते है: ''ओ । माँ । वे सव सीखचो के अन्दर कैद हैं, वे स्वतन्त्र नही हैं, क्या उन्हे कैद से मुक्त नहीं किया जा सकता ?''

कि माँ ने आत्मा की पतङ्ग को ऊपर उडा रखा है, जो वह परमानन्द मे उड रही है। किन्तु माँ माया की डोरी से उसे अपने साथ बाँघे हुए है।

"यह ससार माँ की क्रीडा-भूमि है। उसकी इच्छा होने पर वह हजारो पतङ्गो मे से एक-दो पतङ्गो को माया की डोरी से मुक्त कर देती है। यह उसका खेल है। वह आँख की झपक के साथ विश्वासपूर्वक मानवात्मा को कहती है 'जव तक मैं तुम्हे और कुछ करने का आदेश नही करती, तब तक तुम संसार मे जाकर रहो।'.. ''

और इसके वाद माँ का अनुकरण करते हुए सहास्य क्लेप के साथ रामकृष्ण केशवचन्द्र के शिष्यो से कहने लगे :---

''तुम ससार मे हो । वही रहो । उसका त्याग तुम्हारे लिए नही है । विशुद्ध स्वर्ण<sub>हे</sub> और मिलावटी स्वर्ण, चीनी और णीरा जिस हालत मे तुम हो, उसी मे ठीक हो । हम कभी-कभी एक खेल खेला करते हैं, जिसमे जीतने के लिए सत्रह पायण्ट वनाने पडते हैं । मैं उस सीमा से आगे वढ गया हूँ, और इसलिए हार गया हूँ । परन्तु तुम चतुर खिलाडी हो, और तुमने काफी पायण्ट नही जीते है, इसलिए तुम अपना खेल जारी रख सकते हो । चाहे तुम परिवार मे रहो या ससार मे रहो, जव तक भगवान् का साथ नही छोडते, तब तक तुम्हारा कुछ नही विगड सकता ।"

रामकृष्ण के इन स्वगत भाषणों में विचार, भावोच्छ्वास, श्लेषात्मक साधारण व्यवहार-वुद्धि, और उच्चतम कल्पना अद्भुत रूप में मिश्रित रहती थी। परमहस द्वारा व्यवहृत अनेक घाटो वाले मगवान्रूपी तालाव, तया मकडी सदृश कालो माँ की जो सुन्दर उपमाएँ ऊपर उद्धृत की गई हैं, वे सब इन्ही भापणो में प्रयुक्त हुई हैं। वह वास्तविकता को खूव अच्छी प्रकार समझते थे, और अपने श्रोताओ के गमीर अन्तस्तल का प्रत्यक्ष दर्शन करते थे। अतएव वह यह कल्पना भी न करते थे, कि वह अपने श्रोतागण को भी अपनी मुक्त आत्मा

१ पतङ्ग की उपमा, जैसा मैं पहले ही कह चुका हूँ, रामप्रसाद के 'दिव्य माँ और मुक्त आत्मा' शीर्षक स्तोत्र मे, जो रामकृष्ण को अत्यन्त प्रिय था, पाई जाती है । नरेशचन्द्र के एक गान मे भी जो कि रामकृष्ण वचनामृत मे उद्धृत है, यह उपमा मिलती है । प्राय सभी उपमाएँ, विशेपत. जीवनसमुद्र मे गोता लगाने वाले गोताखोर की उपमा कुछ-कुछ परिवर्तन के साथ बँगला के ग्राम्यगीतो व काव्यो मे प्राय. पद्रहवी शताब्दी से व्यवहुत होती चली आई हैं ।

की ऊँचाई तक पहुँचा देगे । वह उनकी वुद्धि और सामर्थ्य का पूरा-पूरा अन्दाजा लगाकर, उनसे उनके पूर्ण उपयोग की अपेक्षा करते थे । सबसे वढकर रामकृष्ण ने केशव व उनके शिष्यो का व्यापक वौद्धिक सहिष्णुता के साय-साथ, जिससे कि वे उन सर्वथा विरोधी दृष्टिकोणों में भी, जिनमें कि वे किसी प्रकार के सम-न्वय को पहले सर्वथा असमव समझते थे, सत्य का दर्शन कर सके, जीवन की मावना व उत्पादक प्राणशक्ति का दान किया । उन्होंने तर्क की लीक में पडकर कठोर हुए व जडता प्राप्त उनके वौद्धिक अगो को मुक्त कर दिया, और उन्हें नरम व लचीला बना दिया । उन्होंने उन्हे नीरस व शुष्क विवादो से छुडाकर 'जीवन, प्रेम और सूजन' का मन्त्र पढाया, जिससे उनकी धमनियो में पुन. रक्तसचार होने लगा ।

उन्होंने अन्तहीन व निरर्थक विवादो मे व्यस्त केशव को कहा : "सुजन करने का अर्थ है मगवान के सदश होना । जव तुम समस्त सत्ता के सार से पूर्ण हो जाओगे, तव तुम जो कुछ भी कहोगे, वही सत्य हो जाएगा । कवियो ने सद्-गुणो व सत्य की प्रश्नसा की है, परन्तु क्या उससे अनेक पाठक सद्गुणी व सच्चे हो गए हैं ? जब कोई नि.स्वार्थ व्यक्ति हमारे वीच मे रहता है, तो उसका प्रत्येक कार्य सद्गुणो का हृदयस्पन्दन हो जाता है । वह दूसरो के लिए जो कुछ भी करता है, उससे उनके निक्रण्टतम स्वप्न भी उन्नत हो जाते हैं । वह जिसे भी स्पर्श करता है, वह पवित्र व सत्य हो जाता है । वह वास्तविकता का जनक हो जाता है । वह जिस वस्तु की सुष्टि करता है, वह कमी काल के गर्त मे विलीन

१ महात्मा गांधी से तुलना कीजिए । वह भी लेख व भाषण द्वारा धार्मिक प्रचार के विरोधी हैं । जव उनसे पूछा गया, ''तो हम अपने अनुमवो को दूसरो तक किस तरह पहुँचा सकते है ?'' उन्होंने उत्तर दिया, ''हमारे आघ्यात्मिक अनुमव हमारे जाने व अनजाने ही दूसरो तक पहुँच जाते हैं । परन्तु वे हमारे शब्दो द्वारा नही, जोकि एक अत्यन्त दुर्वल माघ्यम हैं, अपितु हमारे जीवन व दृष्टान्त के द्वारा पहुँचते हैं । आघ्यात्मिक अनुमव विचार की अपेक्षा गभीरतर वस्तु हैं । हमारे जीवन के दृष्टान्त से ही आघ्यात्मिक अनुमव स्वतः उत्सारित होते है । परन्तु यदि तुम अपने आच्या-त्मिक अनुमवो को जान-वूझकर दूसरो तक पहुँचाने का प्रयत्न करते हो, तो तुम अपने वीच मे एक वौद्धिक दीवार खडी कर लेते हो ।'' (१५ जन-वरी सन् १९२५ को सावरमती सत्याग्रह आश्रम मे 'काउन्सिल आफ दी फेडरेशन आफ इन्टरनेशनल फेलोशिप' के एक सम्मेलन मे अनुष्ठित एक आलोचना से उद्यूत) ।

रामकृष्ण \* १८७

नही होती । मैं चाहता हूँ कि तुम भी वैसा ही करो । तिरस्कार व परनिन्दा का यह मौंकना बन्द कर दो । परम सत्ता के हाथी को सब पर अपने आशीर्वाद की घोषणा करने दो । तुम्हारे अन्दर भी वह शक्ति विद्यमान है, क्या तुम उसका उपयोग करोगे ? अथवा केवल दूसरो को दोष दे-देकर व उनका तिरस्कार करके ही अपना जीवन नष्ट कर दोगे ?"<sup>9</sup>

केशवचन्द्र ने रामकृष्ण के इस उपदेश को श्रवण किया, और विश्वसत्ता के रस से स्नात इस उष्ण जीवित मृत्तिका मे अपनी जडे छोड दी । रामकृष्ण ने उन्हे अनुमन करना सिखाया, कि मानवीय विचार के क्षुद्रतम पौधे मे भी इस रस का विन्द्रमात्र भी कभी व्यर्थ नही जाता । केशव का मन सब धार्मिक विश्वासो के प्रति सहिष्णु व उदार हो गया, यहाँ तक कि कुछ ऐसे अनुष्ठानो के प्रति मी, जिन्हें कि वह पहले सर्वथा निषिद्ध वतलाते थे । मगवान् के विभिन्न गुणो के अभि-व्यजक के रूप मे वह शिव, शक्ति, सरस्वती, लक्ष्मी, हरि आदि नामो से भग-वान को पुकारने लगे। दो वर्ष तक वे ईसा, वूढ और चैतन्य और परमात्मा के श्रेष्ठ अवतारो द्वारा प्रचारित विभिन्न धर्मों के वीच निमग्न रहे। यह तीनो महापुरुष उनके निकट एक दर्पण के ही विमिन्न पार्थ्व थे। वह इन सब घमों के समन्वय द्वारा एक विश्वव्यापी आदर्श को उपलव्ध करने की इच्छा से इनमे से प्रत्येक को वारी-वारी से आत्मसात् करने का प्रयत्न करने लगे । अपनी अन्तिम रुग्णावस्था मे वे विशेषरूप से रामकृष्ण के मक्ति के स्वरूप---आवेगमय मातू--प्रेम-के प्रति आकृष्ट हुए । जब रामकृष्ण अन्तिम दिनो मे उनसे मिलने के लिए आए, तो केशव के शिष्यों ने उनसे कहा कि ''एक वडा परिवर्तन हो गया है।'' "वे प्राय जगदम्वा के साय वाते करते दिखाई देते हैं, वे मां की प्रतीक्षा करते हैं, और उसके लिए रोते हैं।'' रामकृष्ण यह सवाद सुनकर आनन्द-विभोर होकर भावाविष्ट हो गए । इस अन्तिम साक्षात्कार के समस्त विवरण मे इससे वढकर और कोई मर्मस्पर्धी घटना नहीं है कि मयानक खांसी के दौरे में कांपते हए गिरते-पढते मुमूर्षु केशव दीवारो व कमरे के अन्दर रखे हुए मेज-कुर्सी आदि का सहारा लेते हुए रामकृष्ण के चरणों में प्रणाम करने के लिए आते हुए दिखाई दिए। रामकृष्ण उस समय मी अर्घसमाधिस्य मुद्रा मे थे कौर अपने आप ही

१. मुकर्जी ।

२ श्रोरामकृष्ण वचनामृत, प्रथम साग, पचम खण्ड, प्रथम और द्वितीय परि-च्छेद। यह २० नवम्वर सन् १००३ के सायकाल की घटना है, जबकि रामकृष्ण अपने कुछ शिष्यो के साथ केशवचन्द्र के घर गये थे।

यह समझ सकना अत्यन्त सुगम है कि इस आदर्शवादी ने, जो परमात्मा, युक्ति, कल्याण, न्याय और सत्य मे विश्वास करता था, अपने वेदनामय अन्तिम दिनो मे किस प्रकार यह जान लिया कि वह परमपुरुप मगवान् से, अनधिगम्य परमात्मा से कितनी दूर है, और उसके निकट पहुँचने के लिए, उसका स्पर्श करने के लिए, उसे देखने या श्रवण करने के लिए और अपनी अस्वस्थता मे शक्तिलाम करने के लिए उसे रामऋष्ण की पगघूलि की ही आवश्यकता है । सार्वमौम अनुमव इसकी पुष्टि करता है । परन्तु यही कारण है कि जिसमे केशव के कुछ अभिमानी शिष्य रामऋष्ण को क्षमा नही कर पाते । दूसरी तरफ मैं रामऋष्ण के अनुयायियो से मी यह अनुरोध करूँगा कि वे इसे आवश्यकता से अधिक महत्त्व न दे, और अपने सरल प्रेमगुरु के ही चरणो का अनुसरण करे । जव केशव इन अन्तिम साक्षात्कार के वाद उनके पास से चले गए, तव राम-छष्ण ने श्रेष्ठतम सामाजिक व वौद्धिक व्यक्तियो तथा अपने जैसे सरल विश्वासियो दारा समानरूप से आहत केशव की महानता की विनयपूर्वक प्रशसा की और ब्रह्मसमाज के प्रति हमेशा अपना आदर-माव प्रकट करते रहे । श्रेष्ठतम ब्रह्म-

इसके अतिरिक्त जव केशव यन्त्रणाकातर अवस्था मे अपनी जन्मदात्री, पार्थिव माता को सान्त्वना दे रहे थे, तो उन्होने कहा : ''परम दिव्य माँ ही मेरी मलाई के लिए सब कुछ भेजती है। वह मेरे साथ कमी इस पार्श्व से और कमी दूसरे पार्श्व से खेल करती है।"

१. सन् १५७५ में ब्रह्मसमाज के अन्दर पुनः तूतन दल की सुष्टि होने पर केशव के कुछ शिष्यों ने उनका साथ छोड दिया, परन्तु रामकृष्ण केशव के प्रति अनुरक्त बने रहे। परन्तु उन्होंने ब्रह्मसमाज की तीनो पृथक् शाखाओं में कोई भेदमाव स्वीकार नही किया, और तीनो प्रार्थनाओं में समान रूप से सम्मिलित होते रहे। 'रामकृष्ण कथामृत' में रामकृष्ण की ब्रह्मसमाज में कतिपय उपस्थितियों का उल्लेख है, विशेषत २८ अक्टूवर सन् १८८२ का, जब कि केशव के ब्रह्मसमाज के वाषिकोत्सव पर उन्हें निमत्रित किया गया या और वे उसमे उपस्थित हुए थे। वहाँ उत्सुक जिज्ञासुओं ने उन्हे चारो तरफ से घेर लिया और धार्मिक समस्याओं पर उनसे अनेक प्रभन पूछे,

कुछ नहीं जानता 'उसकी माँ सव कुछ जानती है। '''सव उसी की इच्छा के अनुसार होता है। 'ए। जगदम्वे! तुम अपनी इच्छा पूरी करो, और अपने कार्य का सम्पादन करो। मूर्ख मनुष्य कहता है: ''मैंने ही यह किया है।''

समाजी भी उसी प्रकार रामकृष्ण को श्रद्धा व सम्मान की दृष्टि से देखते रहे और उनकी सगति से लाम उठाते रहे। रामकृष्ण के प्रभाव ने उनकी वुद्धि व हृदय को विशालता प्रदान की और पाश्चात्य विज्ञान के प्रथम प्रवाह को ठीक तरह से ग्रहण न कर सकने के कारण, ब्रह्मसमाजियों का उत्कृष्ट मारतीय विचारघारा से जो नम्वन्ध विच्छेद हो चला था तथा मारतीय जन-साधारण उन्हे जिस आशका की दृष्टि से देखने लगे थे, उनकी उस आशका को दूर करने व ब्रह्मसमाजियों के हृदय में उच्च मारतीय विचारों के प्रति पुन श्रद्धा जाग्रुत करने में भी उपने मबसे वढकर माग लिया।

एक उदाहरण ही पर्याप्त होगा। उनके महान् शिष्य स्वामी विवेकानन्द, ब्रह्मसमाज के ही एक सदस्य थे, और वे उन कट्टर सदस्यों में से थे, जो कि एक समय हिन्दू परम्पराओं के विरुद्ध पाक्ष्चात्य तर्क के नाम पर एक मूर्तिमजक के

जिनके उन्होंने स्वमावसिद्ध उदारता के साथ उत्तर दिये। उन्होंने मजनो (कवीर के भजन) व धार्मिक नृत्यों में भी भाग लिया। वहाँ से लौटने से पूर्व उन्होंने ब्रह्मसमाज सहित मक्ति के समी रूपो के लिए इस प्रकार सम्मान प्रदर्शित किया: ''ज्ञानी के चरणों में प्रणाम हो ! मक्त के घरणों में प्रणाम हो ! साकार ब्रह्म के उपासक को प्रणाम हो ! तिराकार ब्रह्म के उपासक को प्रणाम हो ! पुरातन ब्रह्मज्ञानियों को प्रणाम हो ! वाबुनिक ब्रह्मसमाज के ज्ञानियों को मेरा प्रणाम हो !''

त्रह्यसमाज के अन्य दो दल उनके प्रति बहुत कम श्रद्धा रखते थे। सबसे उत्तरवर्ती साधारण समाज, केशव पर उनके प्रमाव के कारण उनके प्रति द्वेपमाव तक रहता था। देवेन्द्रनाथ के आदि ब्रह्यसमाज मे तो वह नि.स-देह एक निम्न श्रेणी के व्यक्ति गिने जाते थे। २ मई सन् १८०३ को जव वे आदि ब्रह्यसमाज के एक अधिवेशन मे गये थे, तब उनके प्रति जो व्यव-हार किया गया, उसे कदापि सौजन्यपूर्ण नही कहा जा सकता। उस समय वालक रवीन्द्रनाथ टेगोर मी वहाँ उपस्थित थे और समवत. उन्हें उक्त घटना का स्मरण भी हो-----श्री श्री रामकृष्ण कथामृत देखिए।

२ विशेषतः केशवचन्द्र के उत्तराधिकारी प्रतापचन्द्र मजूमदार और विजय-कुमार गोस्वामी, जिन्होंने वाद मे ब्रह्मसमाज का परित्याग कर दिया था। केशवचन्द्र प्रतिष्ठापित ब्रह्मसमाज के विख्यात सगीतकार व गायक त्रैलो-क्यनाथ सान्याल कहते हैं कि उनके बहुत से गानो की प्रेरणा उन्हे रामकृष्ण के मावावेशो से ही मिलती है।

कुछ-कुछ वोल रहे थे। केणव चुपचाप थे, और उनके उन रहस्यमय शब्दों को, जो कि जगदम्वा के ही कण्ठ से उच्चरित प्रतीत होते थे, पान कर रहे थे। इन शब्दों ने केशव के सम्मुख कठोर परन्तु सान्त्वनाकारी धान्ति के साथ उनकी यन्त्रणा और समासन्न मृत्यु का अर्थ प्रकट कर दिया। ''केशवचन्द्र के वार्मिक विश्वास और अधीर प्रेममय जीवन के वीच जो गुप्त विभ्रान्ति विद्यमान थी, रामकृष्ण किस गमीर अन्तर्भेदी दृष्टि से उसे समझ रहे थे।

उन्होंने मघुर स्वर मे कहा : "तुम वीमार हो, इसमे एक गभीर अर्थ हैं। तुम्हारे शरीर मे से मगवान की खोज मे अनेक मक्ति की लहरे गुजरी हैं। तुम्हारी वीमारी इसकी साक्षी है। जिस समय वे उत्पन्न होती हैं, उस समय वे शरीर को कितनी हानि पहुँचाती हं, यह कह सकना असमव है। गगा के तट के साथ-साथ एक नाव बिना किसी का व्यान आकृष्ट किए गुजर जाती है। परन्तु कमी-कमी कुछ समय बाद कोई वडो लहर, उस नाव के गुजरने के कारण स्थानभ्रष्ट होकर नदी तट से जाकर टकराती है और उसके एक माग को गिरा देती हैं। जिस समय मगवत् साक्षात्कार की अग्ति नच्चर शरीररूपी घर मे प्रवेश करती है, तो वह पहले काम, क्रोव आदि रिपुओ का नाश करती है, फिर अह-कार को दग्घ करती है, और अन्त मे वह सब वस्तुओ को स्वाहा कर देती है। . तुम अमी तक अन्तिम लक्ष्य पर नहीं पहुँचे हो । मगवान के चिकित्सालय के रजिस्टर मे तुमने अपना नाम क्यो लिखाया था? जब तक तुम्हारे नाम के

१ रामकृष्ण का मावावेश उस समय भी पूर्णतया दूर न हुआ था, उन्होंने मुन्दर फर्नीचर व दर्पणो से सुसज्जित बैठक के सामान पर दृष्टि डाली और मन्द मुसकान के साथ अपने आप ही कहने लगे ''हाँ, कुछ समय पूर्व इन सव वस्तुओ की आवश्यकता थी, परन्तु अब वे सब वेकार है माँ तुम स्वय ही यहाँ आ गई हो । माँ । तुम कितनी सुन्दर हो । '' इसी समय केशव कमरे मे दाखिल हुए और रामकृष्ण के पैरो मे गिर पडे ।

केशव ने कहा : "मै आया हूँ" रामकृष्ण ने केशव की तरफ दृष्टि-निक्षेप किया, परन्तु ऐसा प्रतीत होता था कि वे उन्हे ठीक तरह पहिचान न सकें, और माँ और मानवीय जीवन के सम्वन्व में अपना एकाकी मापण जारी रखा। यद्यपि रामकृष्ण केशव के स्वास्थ्य की खवर लेने आए थे, परन्तु इस वारे मे उन दोनों ने एक शब्द भी नहीं कहा। जो शब्द मैंने जपर उद्धृत किए है, वे भी उन्होंने कुछ देर वाद उच्चारित किए थे।

आगे 'रोगमुक्त' यह णव्द न लिखा जाएगा, तव तक तुम्हे वाहर आने की इजा-जत नहीं मिल सकती ।''

उत्तके वाद उन्होंने एक सुन्दर उपमा के रूप मे कहा कि भगवान एक माली के समान कीमती गुलाव के पौधे की जडो को चारो तरफ से खोदत हैं ताकि वह रात्रि की ओस का पान कर सके ।

''वीमारी तुम्हारी जडो के चारो तरफ की मिट्टी को खोद रही है ।''

केलव ने शान्ति के साथ सुना और मुसकराये । रामकृष्ण की मुसकान ने इस घर में मृत्यु के अन्यकार और रोगी की यन्त्रणा के ऊपर एक प्रकार की रहस्यमय शान्ति का प्रकाश विखेर दिया था । जव तक केशव थककर, उठकर मीतर जाने न लगे, तव तक रामकृष्ण के स्वर मे कोई गम्मीरता लक्षित न होती थी । तव उन्होंने मुमूर्यु केलव से कहा कि उसे अन्दर के घर मे स्त्रियो व वालको के साथ अधिक न रहकर एकाकी मगवान् के साथ ही रहना उचित है।

और यह कहा जाता है कि मृत्यु-यन्त्रणा में केशव के अन्तिम णव्द थे ''माँ। 'माँ! '।''<sup>२</sup>

१ "माली यह जानता है कि साधारण गुलाव के पौघे की किस प्रकार रक्षा की जाती है, और वसरा के गुलाव की किस प्रकार परवरिश की जाती है। वह उसकी जड की चारो तरफ की मिट्टी को खोदकर भुरभुरो बना देता है, ताकि वह रात्रि की ओस का उपमोग कर सके। ओस गुलाब को ताजगी व शक्ति देती है। इसी प्रकार यह तुम्हारे सम्बन्ध मे है। मगवान्-रूपी माली यह जानता है कि तुम्हारे साथ किस तरह व्यवहार करना चाहिए। वह तुम्हारे चारो तरफ जडो तक खोद रहे है ताकि उनकी ओस तुम्हारी जढो तक पहुँच सके और तुम पवित्रतर वन सको तथा तुम्हारा कार्य मो महत्तर व अधिक चिरस्थायों हो सके।" (श्रीरामकृष्ण कयामृत, प्रयम भाग, पचम खण्ड, द्वितीय परिच्छेद)

२ इस अन्तिम साक्षात्कार के समय रामकृष्ण के शब्दो का केशव के अन्तिम विचारो के उपर जो प्रमाव व प्रतिक्रिया हुई, वह मेरे विचार मे पहले कमी नही देखी गई थी।

रामकृष्ण वहुत देर तक उनके साथ जगदम्वा के सम्बन्ध मे वाते करते रहे और कहा : ''वह अपने वच्चो की देखमाल करती है वह जानती है कि उन्हे वास्तविक ज्ञान व मुक्ति किस प्रकार मिल सकती है : वालक

समान विद्रोह के लिए खडे थे, परन्तु वाद मे वे उन्ही का सम्मान व पक्षपोषण करने लगे । इस हिन्दू जाग्रति से पश्चिम के वास्तविक विचार को कोई हानि नही पहुँची । अब पूर्व की विचारघारा स्वतन्त्र हो गई है, और इसलिए एक सम्यता दूसरी सम्यता को पराघीन और पददलित न करेगी, अपितु दोनो विचार-धाराओ मे समान व स्वतन्त्र व्यक्तियों के समान वरावरी के दर्जे पर परस्पर सघि स्थापिन हो सकेगी ।

# द शिष्यों की पुकार

रामकृष्ण और ब्रह्मसमाज के परस्पर मिलन से मारत को क्या लाम हुआ, यह अत्यन्त आसानी से देखा जा सकता है। रामकृष्ण को उससे क्या लाम हुआ, यह सुनिदिष्ट होने पर भी इतना स्पष्ट नही है। इसके फलस्वरूप ही रामकृष्ण पहले-पहल अपने देश की शिक्षित व मध्यवित्त श्रेणी के सम्पर्क मे आये और उनके द्वारा प्रगति और पाश्चात्य विचारघारा के अग्रदूतों से उनका परि-चय हुआ। इससे पहले वह उनकी मनोवृत्ति के सम्बन्ध में वास्तव मे कुछ न जानते थे।

वह एक सकीर्ण व कटूर मक्त के समान न थे, जो कि अपने कक्ष के वातायनों को जल्दी से बन्द करने के लिए तैयार रहता है। इसके विपरीत जन्होंने उन्हे खुला छोड रखा था। रामकृष्ण के अन्दर जीवन-वृक्ष के प्रत्येक फल का आस्वादन लेने की लालसा, और मानवमुलभ अतृप्त कौतूहल इतना प्रवल था कि वह उन नवीन फलो का पूर्ण स्वाद लिए बिना न रह सकते थे। उनकी खोज करने वाली ट्राण्ट दरारों व छिद्रों में से घर के अन्दर घुस जाने-वाली लता के समान अन्दर प्रविष्ट होकर अपने आतिय्यकर्ता के गृह के विमिन्न लगो और उसके अन्दर निवास करने वाली विभिन्न आत्माओ का अव्ययन कर लेती थी, और उन्हें और मी अच्छी तरह समझने के लिए वे उनके साथ एकदम घुल-मिल जाते थे। यह उनकी दुर्वलताओ (और उनके महत्त्व) को मी समझ लेते थे, और प्रत्येक वात्मा को उसकी प्रकृति व योग्यता के अनुसार उसके जीवन का आदर्श और कत्तीव्य निर्देण करते थे। ने किसी भी मनुष्य के ऊपर उसकी प्रकृति के विरुद्ध किसी आदर्श व कर्त्तव्य को लादने की कल्पना भी न करते थे। व्यक्तिगत रूप से उनके निकट त्याग ही एकमात्र तात्कालिक व अन्तिम सत्य वस्तु थी। तथापि उन्होंने इस वात को जान लिया कि प्राय: अधिकतर मनुष्य इस सत्य को ग्रहण नहीं कर सकते, और इस खोज से न तो उन्हें कोई आक्ष्वर्य हुआ और न किसी प्रकार का विपाद ही । मनुष्य जिन ٢Ę

मतभेदो को कटीली वाड के समान अपने वीच मे खडे करने मे व्यस्त है, वे उन के सम्मुख एक ही मैदान में फूलनेवाली उन झाढियों के अतिरिक्त, कुछ नहीं थे । जो कि दृश्य को विविषता प्रदान करती हैं। वे उन समी से प्यार करते थे। वे उनमे से प्रत्येक के लक्ष्य व उस तक पहुँचने के मार्ग को देख सकते थे, और प्रत्येक को उसके अनूसरण करने योग्य मार्ग पर चलने का निर्देण करते थे। वह जव किसी व्यक्ति से वात करते थे, तो दर्शकगण यह देखकर विस्मित हो जाते थे कि वे तत्काल उसी व्यक्ति दारा अपने विचारो को अभिव्यक्त करने के लिए प्रयुक्त की जानेवाली जव्दावली व चैली का प्रयोग करने लगते थे । यह केवल सर्वतोमुखिता ही न थी। उनकी आत्मा डाँड पर अपना पूरा कावू रखती थी, यदि वह मनुष्यों को तट के एक स्थान से किसी दूसरे स्थान पर ले जाती थी, और तो वह हमेशा मगवान् रूपी तट ही होता था । वे उन्हे अपनी धक्ति से ही पार उतरने मे अज्ञात रूप से सहायता करते थे। चुंकि वे विभ्वास करते थे कि समस्त प्रकृति भगवान् की ही है, उसलिए प्रत्येक प्रकृति को उसका निर्दिण्ट पथ दिखाकर उसकी अन्तिम परिणति तक पहुँचा देना ही वे अपना कर्त्तव्य समझते थे। उनके अन्दर आघ्यात्मिक पय-प्रदर्शन की शक्ति विद्यमान है, इस तथ्य की उपलब्वि उन्हें बिना किसी इच्छा व प्रयत्न के ही हो गई थी। इटैलियन पुनर्जा-गरण के युग मे आदर्श के रूप मे प्रयुक्त को जानेवाली एक पश्चिमी कहावत है कि : ''इच्छा करना ही समर्थ होना है।'' जिन नवयुवको को अभी प्रत्येक चीज करनी जेप है, उनके लिए यह एक मुन्दर नारा है। परन्तू अपेक्षाकृत प्रौढ मनुष्य, जो कि केवल शब्दो से सन्तुष्ट नहीं होते, और<sup>२</sup> जो कर्म पर वल देने है, वे इस मन्त्र को इस प्रकार उलटकर कहते हैं कि : ''समर्थ होना ही इच्छा करना है।"

रामकृष्ण को अचानक ही अपनी शक्ति, और उसके उपयोग के लिए विश्व की पुकार का वोव हुआ । मारत के कुछ श्रेष्ठतम मनीपियो पर मी उनका प्रमाव व आदिपत्य उन मनीपियो की दुर्वलता, उनकी अतृष्त आकांक्षा, उन्हे

- १ किसी व्यक्ति ने उनसे पूछा कि ब्रह्मसमाजियो व अन्य हिन्दुओ मे क्या अतर है ? उन्होंने उत्तर दिया · ''कोई विशेष अन्तर नही है । जहनाई वजाते समय एक व्यक्ति ऊँचा स्वर वजाता है, दूसरे उससे नीचे स्वर वजाते हैं । बाह्मगण हमेशा एक ही स्वर-----------------------को ही वजाते रहते हैं । परन्तु हिन्दू परमात्मा के विमिन्न रूपो का स्वर वजाते हैं ।''
- २. मूल कहावत है "Vouloir, c'est pouvoir" जिसका यह जब्दार्थ है।

विज्ञान से प्राप्त होनेवाले उत्तरो की अपूर्णता और रामकृष्ण के हस्तक्षेप की आवश्यकता को प्रकट करता है। सगठन की कितनी णक्ति है, और कुछ आच्या-त्मिक चेतना-सम्पन्न नवयुवको का एक दल जव अपने वढे माई के चारो और एकत्रित होकर, समवेत माव से अपनी प्रेमपात्री माँ के चरणो मे अपने प्रेम का अर्घ्य अर्पण करता है, तो उसका क्या सौन्दर्य है, यह सब रामकृष्ण ने ब्रह्म-समाज मे देखा था।

इसके फलस्वरूप उनका आदर्भ जो कि अभी तक अर्निटिप्ट या, वह तत्काल स्फटिक की माँति सुस्पष्ट हो उठा । पहले यह एक निर्णयगर्मित सचेतन विचार के रूप मे एकाग्र हुआ और पुन. कार्य रूप मे परिणत हो गया ।

सवसे पहले उसने परमात्मा के साथ अपने सम्बन्वो पर पूर्णरूप से गौर किया । उसने देखा कि उसके अन्तर्वर्ती यह परमात्मा अन्य साघको की तरह केवल व्यक्तिगत मुक्ति मे सन्तुष्ट नही हो सकता । परन्तु यह उससे मनुष्य-जाति के प्रति प्रेम व मेवा की अपेक्षा करता है । <sup>२</sup> उसके आघ्यात्मिक सघर्ष, उसके मावावेण, उसकी उपनव्वियाँ आदि कोई भी वस्तु केवल उसके अपने लाम के लिए नही हूं ।

- भैरवी ब्राह्मणी ने जो पहले यह घोषणा की थी कि रामकृष्ण एक अवतार १ हैं, रामकृष्ण ने मी अव उसे स्वीकार किया । परन्तु इस सम्बन्ध मे वह किसी प्रकार की चर्चा पसन्द न करते थे, और अपने सम्मुख इस प्रकार का उल्लेख सहन न करते थे । साघारणतया आत्मप्रशत्ता उन्हे कभी अच्छी न लगती थी। वह जन-साघारण के सम्मुख अपने अन्दर किसी विशेष आच्यात्मिक शक्ति की वात कभी स्वीकार न करते थे। इससे उनके कुछ अनुयायी, जो कि उनमे स्वय भी हिस्सेदार होना चाहते थे, उनसे असन्तुष्ट मी हो जाने थे। आन्तरिक कर्म व गुप्त प्रकाश में ही उनका दृढ विश्वास था, जिसका वह कमी प्रदर्शन न करों थे। मैं अपने पश्चिमदेशीय पाठको से एक प्रण्न पूछना चाहता हूँ---जो कि समवत जन्हें अप्रिय प्रतीत हो---कि किसी आदर्भ में वह तीव, आवेगमय विश्वास, जो कि हमारे महापुरुषो पर विचार व कर्म का गुरुतर भार सौपता है, क्या वह ठीक इसी प्रकार की अन्तर्दृष्टि, व्यक्तित्व की सीमाओं को अतिक्रान्त करने वालो सत्ता की पूर्णता के ही अनुरूप नही है ? हम उसे चाहे जिस नाम से भी पुकारे, उस से कुछ अन्तर नहीं आता ।
- २ 'सेवा' शब्द जो कि रामकृष्ण के शिष्यों ने अपने मिशन के साथ जोडा है,

"कार्य करो, परन्तु अपने लिए नहीं।"<sup>9</sup>

वे सव मानव उन्नति और आव्यात्मिक उपलब्धि के नवयुग के लिए मार्ग-निर्माण करने के साधन के रूप मे थे। अन्य पुरुषो को मोक्ष की इच्छा व आजा का अधिकार है, परन्तु उसे नहीं। वह उसे अपना लक्य नहीं बना सकता प्रत्येक णताब्दी में जव-जव भी मनुष्य-जाति पर विपत्ति आई है, उसने उनकी सहायता के लिए जन्म घारण किया है।<sup>२</sup>

और अपने समसामयिक मनुष्यों को एक झण्डे के नीचे एकप्रित करने के लिए वे जिस मोक की वाणी का प्रयोग करते थे, वह इस प्रकार है<sup>9</sup> :----

१—मूलत और अपने विज्वासियों के अकपट आन्तरिक विश्वास की दृष्टि से समी वर्म सत्य वर्म है। इस सार्वभौम सत्य को रामकृष्ण ने अपनी साधारण दुद्धि और अन्तर्दृष्टि द्वारा प्राप्त किया था, और पृथ्वी पर उसके अवतरण का यही मुख्य लक्ष्य था।

२---हैतवाद, विशिष्टाहैतवाद और विशुद्ध अद्वैतवाट आव्यात्मिक विद्या के यह तीनो वाद परमसत्य के मार्ग की तीन मजिले हैं। वे परस्परविरोधी नही हैं, अपितु एक दूसरे की पूरक हैं। एक विशेप स्तर के व्यक्तियो के मानसिक गठन की अनुकूलता की दृष्टि से इन विशेप स्तरों की उपयोगिता है। जन-सावारण के लिए, जो कि इन्द्रियो दारा आहण्ट होते हैं, वाह्यानुष्ठान, सगीत,

रामकृष्ण ने स्पष्टतः उसका व्यवहार नही किया था । परन्तु आत्म-त्याग करके मी दूसरो की सेवा के लिए प्रेम की जिस शिक्षा का उन्होंने प्रचार किया है, वह मूलत सेवा की ही शिक्षा है । स्वामी अशोकानन्द ने स्पष्ट ही दिखलाया है कि सेवा ही इनकी प्रेरक शक्ति है । (The Origin of Swami Vivekanands' Doctrine of service) प्रबन्ध देखिए, प्रवुद्ध मारत पत्रिका, अलमोहा, फरवरी १९२५) हम अगले खण्ड मे इस सम्वन्ध में और आलोचना करेंगे ।

- वर्जिल ढारा व्यवहृत एक पद जिमक अर्थ है, ''तुम कर्म करो, परन्तु अपने लिए नही।''
- २ यहाँ पर एक अद्भुत वात उल्लेख करना चाहता हूँ। ऐसा सुना जाता है कि रामकृष्ण ने उत्तर पश्चिम दिशा की तरफ सकेत करते हुए कहा था कि दो सौ वर्ष पश्चात् वे पुन. उस स्थान से अवतार रूप में प्रकट होंगे। (रूस मे ?)
- ३ श्री रामकृष्ण जीवनी—पृष्ठ ३४२-३४७।

मूर्ति और प्रतीकयुक्त द्वैतवादो धर्म ही श्रेयस्कर है। विशुद्ध वुद्धि ही विशिष्टा-द्वैतवाद तक पहुँच सकती है। यह जानती है कि इससे परे मी कोई वस्तु है, परन्तु यह उसकी उपलब्वि नही कर सकती। उस परम की उपलब्धि के लिए एक अन्य स्तर है, और यौगिक साधना द्वारा ही उस अनिर्वचनीय, निराकार व अव्यय परव्रह्य का पूर्वास्वाद मिल सकता है। वह शब्द और मन के तार्किक साधनो से अगम्य है। यह ''उपलब्वि'' का अन्तिम शब्द है। यह अद्वितीय सत्ता के साथ ऐक्य सपादन है।

3-इस विचारवारा की श्रेणो के समानान्तर स्वमावत. एक कर्त्तव्यो की श्रेणी भी है। साधारण मनुष्य ससार में रहता है, और वही रहते हुए अत्यन्त उत्साह व प्रेम के साथ अनासक्त रहकर अपने कर्त्तव्यों का पालन कर सकता है व करता है, जिस प्रकार कि एक साघु नौकर यह जानते हुए भी कि घर उसका नही है, फिर मी उस घर की हिफाजत करता है। पवित्रता और प्रेम के द्वारा उसे अपनी इच्छाओं व वासनाओं से मुक्त होना है। परन्तु यह धीरे-धीरे और धैर्य तथा विनय के साथ ही हो सकता है।

''केवल उन्ही कमों का दायित्व ग्रहण करो जो तुम्हारे पवित्र विचारो व स्वप्नों में आते है। विराट् कार्यों का दायित्व लेकर अपनी चापलूसी मत करो। जिन छोटे-छोटे कार्यों को तुम मगवान को अर्पण कर सकते हो, उन्ही का दायित्व लो। तब ज्यो-ज्यो तुम्हारी नि.स्वार्थता व पवित्रता की अभिव्यक्ति होगी—और आत्मा के गुणो का विकास बहुत शीझता से होता है—त्यो-त्यो यह अपने आप ही भौतिक जगत् में अपना मार्ग वना लेगी और दूसरों को लाम पहुँचाएगी, जिस प्रकार हिमालय की कठोर चट्टानो से निकलकर गगा ने हजारो मील भूमि को जलधारा द्वारा सिचित किया है।''

जल्दवाजी मत करो, धीरे-धीरे अपनी ताकत के अनुसार कदम वढाओ। तुम निष्चय ही अपने लक्ष्य पर पहुँच जाओगे, इसलिए मागने की जरूरत नही है। परन्तु रूको मत। ''वर्म वह पथ है, जो परमात्मा तक पहुँचा देता है, परन्तु एक मार्ग एक घरनही है। '' ''और क्या यह वहुत लम्वा मी हो सकता है ?'' ----''हाँ, अवस्था के अनुसार। पथ की दूरी सबके लिए समान है। परन्तु लक्ष्य तक पहुँचने मे कुछ व्यक्तियो को अपेक्षाइन्त अधिक समय लगता है।''

''कुम्हार धूप मे अपने वर्तन सुखाता हे। कुछ पहले ही पके हुए वर्तन है और कुछ कच्चे है। कमी-कमी कोई जानवर आकर उनके ऊपर से गुजर

१ धनगोपाल मुकर्जी रचित पूर्वोक्त प्रन्य देखिए ।

#### १९८५ \* रामकृष्ण

जाता है, और उन्हे तोड डालता है। (तब मृत्यु आ जाती है)...कुम्हार कच्चे वर्तनो को फिर इकट्ठा करता है, और उनमे जल देकर मुलायम करके फिर चाक पर चढाता है, वह उन्हें वेकार नही जाने देना। परन्तु जव परमात्मा रूपी सूर्य तुम्हारा पाक परिपूर्ण कर देता है, तो कुम्हार उसके अवशेपो को वैसे हो छोड़ देता है, क्योकि फिर वह माया के उपयोग की वस्तु नही रहते। अपवाद-स्वरूप केवल एक-दो परिपक्त वर्तनो को ही वह मनुष्य जाति की सेवा के लिए नमूने के तौर पर माया जगत मे रहने देता है।"

रामकृष्ण एक ऐसे ही व्यक्ति थे, आर जो व्यक्ति उनसे एक पडाव पीछे थे, <sup>2</sup> उनकी खोज करना, और माँ की इच्छा पूर्ण करने के लिए उनके साथ एक ऐसे शिष्य-समाज का संगठन करना, जो कि विश्व में उनके सन्देश का प्रचार कर सके व उनकी समस्त सत्यों का समावेश करनेवाली वाणी की शिक्षा दे सके, यही उनका लक्ष्य था। यह सन्देश सार्वमौम था—परमात्मा के सव पार्श्वो, प्रेम और ज्ञान के सब प्रकाशो, और मनुष्य-जाति के सव रूपो के समन्वय व एकता का सन्देश था। इससे पूर्व किसी भी व्यक्ति ने परम सत्ता के एक पार्श्व से अधिक की उपलब्धि का प्रयत्न न किया था। सभी पार्श्वो की उपलब्धि आवश्यक है। यही इस युग का कर्त्तव्य है। और जिस व्यक्ति ने अपने आपको अपने जीवित माइयो में से प्रत्येक के साथ एकाकार करके, अपने अन्दर उनके नेत्रो, उनकी इन्द्रियो, उनके मस्तिष्क व हृदय को धारण करके उस उपलब्धि को पूर्ण किया था, वह ही इस नवयुग का सर्वश्रेष्ठ नायक व पयप्रदर्शक है।<sup>3</sup>

रामकृष्ण ने जैसे ही अपने इस आदर्श का साम्नात्कार किया, वैसे ही उसे क्रियान्वित करने के लिए उनके अन्दर तीव्र अगिलापा प्रज्वलित हो उठी ।<sup>४</sup>

- १. वंकिमचन्द्र चटर्जी से सासात्कार ता० ६ दिसम्वर सन् १८५४।
- २. उन्होंने कहा था, ''जो अपने अन्तिम जन्म मे हैं।''
- ३. स्वामी अशोकानन्द का पूर्वोल्लिखित प्रवन्व देखिए ।
- ४. रामकृष्ण को सन् १८६३ मे यह अन्तर्वोघ हुआ कि व, त-सी विघवासी व पवित्र हृदय आत्माएँ उनके पास आएँगी। (श्री रामकृष्ण जीवनी, पृष्ठ २०३ देखिए)। परन्तु सन् १८६६ से पूर्व रामकृष्ण ने इस पर कोई विशेष घ्यान नहीं दिया। जारदानन्द के लेखानुसार इस वर्ष की दीर्घ समाधि के वाद ही अपने मावी शिष्यों के लिए उनके हृदय में प्रवल इच्छा का उदय हुआ। प्रति सायकाल वे उनके आने के लिए जोर-जोर से प्रार्थना करते ये। अगले छः वर्षों के अन्त के लगमग (१८६६-१८७२) यह सकट अपनी

एक पक्षियो के जादूगर के समान उन्होंने अन्य पक्षघारी आत्माओ को अपनी छतरी के चारो ओर एकत्रित होने के लिए शून्य मे अपना व्याकुल आमत्रण भेज दिया। समय वहुत हो चुका था। वह अधिक प्रतीक्षा न कर सकते थे। उन्हे अपने दल को एकत्र करना था। दिन-रात उन्हे अपने इन प्रिय साथियो का विचार सताने लगा। उनका मन उनके लिए चीत्कार करने लगा

"मेरी तीव अभिलाषा का कोई अन्त न था। बुरा या अच्छा उसी दिन उसे मुझे पूरा करना था। मेरे चारो तरफ कोई क्या चाहता था, मुझे इसका कुछ पता न था। मेरे मन मे वही वसे हुए थे। मैं उन्हे देख सकता था। मैंने पहले ही यह निक्ष्चय कर लिया कि अमुक-अमुक को क्या कहना है। दिन के अन्त तक उनका विचार ही मेरे मन का बोझा वनकर सवार हो गया। ' एक दिन और गुजर गया, पर वे तव तक भी न आए। घण्टा बजा, शखघ्वनि हुई। प्रकाश धीरे-धीरे म्लान हो चला। मैं क्षत-विक्षत हुदय के साथ छत पर चढ-कर चीत्कार करने लगा: 'मेरे वालको । आओ । तुम कहाँ हो ? मैं तुम्हारे विना जिन्दा नहीं रह सकता '' मै उन्हे अपनी माँ, दोस्त व प्रेमी से भी वढ-कर प्यार करता था। मैं उन्हे दिल से चाहता था और उनके विना मरा जा रहा था।'

रात्रि की निस्तव्यता में यह आत्मा का आर्तनाद पवित्र सर्प की तरह ऊपर उढ चला। और पक्षधारी आत्माओ के ऊपर इसके आकर्षण का असर हुआ। किसका आदेश व किसकी शक्ति उन्हें आकृष्ट कर रही हैं, यह न जानते हुए मी चारो दिशाओ से वह यह अनुभव करने लगे कि उन्हें कोई अपनी ओर खीच रहा है, मानो वे किसी अदस्य सूत्र में बेंधे हुए खिंचे चले जा रहे हैं। वे चक्कर काटने लगे, समीप आने लगे और अन्त में जल्दी ही एक-एक करके उनके पास आ गए।

पराकाष्ठा पर पहुँच गया था। शिक्षक के गुरु दायित्व को ग्रहण करने के लिए समर्थ होने और उस समय के भारत की आघ्यात्मिक अवस्था को हृदयगम करने के लिए उन्हें भी कुछ और समय की आवश्यकता थी। इस समय के अन्त में उन्हें स्वप्न में अपने शिष्यों के दर्शन हुए। (स्वामी विवेकानन्द की जीवनी, प्रथम खण्ड, पृष्ठ ३६० देखिए)। उन्होंने सर्वप्रथम सन् १८७८ के अन्त में व सन् १८७४ के प्रारम्भ में, जब उनका केशव से परिचय हुआ था, तभी अपना प्रचार कार्य आरम्भ किया था। उनका प्रचार काल '१८७४ से सन् १८०६ के अगस्त मास तक वारह वर्ष के लगभग जारी रहा।

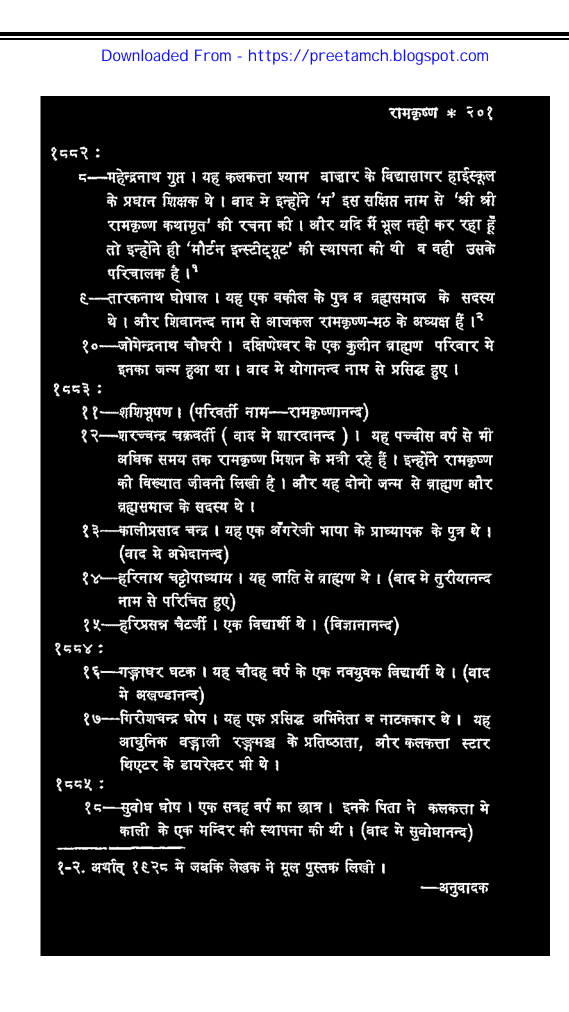
सबसे पहले जो शिष्य आये (यह सन् १९७६ को घटना है) वे कलकता के मब्यवित्त श्रेणी के दो बुद्धिजीवी व्यक्ति थे। वे दोनो परस्पर चचेरे माई थे। उनमे से एक कलकत्ता मेडिकल कालेज मे डाक्टरी का अव्ययन कर रहा था, और कट्टर मौतिकवादी तथा निरीफ्वरवादी था। उसका नाम रामचन्द्र था। दूसरा व्यक्ति मनमोहन मित्र विवाहित, व एक परिवार का अविमावक था। दूसरा व्यक्ति मनमोहन मित्र विवाहित, व एक परिवार का अविमावक था। द्रह्मसमाज पत्रिका मे रामकृष्ण के सम्वन्घ मे कुछ पक्तियाँ देखकर उनका घ्यान उनकी तरफ आकृष्ट हुआ था। वे आये और रामकृष्ण ने उन्हे अपने वशवतीं कर लिया। उन्होने ससार त्याग नही किया, न रामकृष्ण ने उन्हे इसके लिए कमी उत्साहित किया। किन्तु इस असाधारण व्यक्ति के चरित्र व मबुर व्यवहार से ही वे मुग्घ हो गए। वे ही रामकृष्ण के सर्वश्रेष्ठ दो शिष्यो को उनके सम्पर्क मे लाए—एक ब्रह्मानन्द, (राखालचन्द्र घोष), जो रामकृष्ण मठ के सर्वप्रथम मठा-घ्यक्ष हुए, और दूसरे विवेकानन्द (नरेन्द्रनाथ दत्त) जिसकी प्रतिमा व विलक्षण बुद्धि ने समस्त मारत व विश्व को ज्ञान का प्रकाश दिया।

मुख्य व्यक्तियो के सम्वन्य में आलोचना करने से पूर्व जो शिष्य सन् १८७९ से १८८५<sup>1</sup> तक रामकृष्ण के चारो तरफ आकर एकत्रित हुए थे, उनमे सबसे अविक परिचितो के नाम, और साथ ही उनके जन्म व व्यवसाय के सम्वन्य मे ययासमब सक्षिप्त विवरण नीचे देता हूँ :---

१८७६ : १ और २ डाक्टर रामचन्द्र दत्त और उसका भतीजा मनमोहन मिश्र ३—-रामचन्द्र वावू का नौकर लाटू । विहार के साधारण घर मे उसका जन्म हुआ था । वाद मे आश्रम मे उन्हे अद्भुनानन्द नाम दिया गया । ४---सुरेन्द्रनाथ मित्र । यह एक अँगरेजी फर्म के एक धनी कर्मचारी थे । ग्रहस्य व ब्रह्मसमाज के सदस्य थे ।

१८८१ :

- ४---राखालचन्द्र घोष । एक जमीदार के पुत्र थे । वाद में ब्रह्मानन्द के नाम से रामकृष्ण मठ के प्रथम अध्यक्ष नियुक्त हुए ।
- ६---गोपाल, ज्येष्ठ माई, एक कागज-विक्रेता (वाद मे अद्वैतानन्द)
- ६—-गरेन्द्रनाथ दत्त, एक बुद्धिमान् युवक । इनका एक क्षत्रिय परिवार मे जन्म हुआ था । (वाद मे विवेकानन्द)
- १. भारदानन्द के अनुसार रामकृष्ण के सभी शिष्य सन् १८८४ से पूर्व ही उनके पास का गए थे, और उनमे से अधिकतर सन् १८८३ और १८८४ के मव्य मे आये थे।



२०२ \* रामकृष्ण

१६--पूर्णचन्द्र घोष । यह रामकृष्ण के छ मुख्य शिष्यो मे से एक थे, और तेरह वर्ष की अवस्था मे ही उनके छ शिष्य हो गए थे ।

निम्नलिखित व्यक्तियो का रामकृष्ण के साथ कव प्रथम परिचय हुआ, इसके सम्बन्ध मे ठीक तारीखो का निश्चय नही कर पाया हूँ ।

- २०—घनो जमीदार वलराम वसु। यह एक प्रौढ वयस्क और अत्यन्त घार्मिक वृत्ति के व्यक्ति थे। रामकृष्ण मठ की प्रतिष्ठा मे इन्होंने बहुत आर्थिक सहायता दी है।
- २१---प्रेतविद्या की प्रक्रिया का तरुण माध्यम नित्य निरखन घोप । राम-कृष्ण ने अपनी शक्ति ढारा उसका प्रेततत्त्वो में से विश्वास हटाया था।<sup>9</sup> (वाद मे उसका नाम निरखनानन्द हुआ।)
- २२---देवेन्द्र मजूमदार । यह एक वृद्ध, विवाहित भद्र व्यक्ति थे, जो एक बङ्गाली जमीदार के कर्मचारी थे, और बेंगला कवि सुरेन्द्रनाथ के भाई थे ।
- २३---वावूराम घोष । यह बीस वर्ष को आयु के एक छात्र थे । (वाद में प्रेमानन्द)
- २४--- तुलसीचरण दत्त । एक अट्ठारह वर्षीय विद्यार्थी । (निर्मलानन्द)

२५--दुर्गाचरण नाग । यह रामकृष्ण के ससारी शिष्यो मे सबसे मुख्य थे । यह पुरातन स्वर्णीय दन्त कथाओं मे वर्णित सच्चे महात्मा के समान थे ।

· इत्यादि।<sup>२</sup>

ऊपर की तालिका से स्पष्ट प्रतीत होता है, गरीब मृत्य लाटू को छोडकर रामकृष्ण के शिष्यों में अधिकाश बुद्धिजीवी एव कुलीन ब्राह्मण और वनी मध्य-वित्त श्रेणी के व्यक्ति थे । वे या तो किशोर थे या युवक थे, और उनमे से बहुत

१ ''यदि तुम हमेशा भूतो के बारे में सोचते रहोगे तो तुम स्वय मी भूत हो जाओगे । और यदि तुम भगवान का स्मरण करोगे तो तुम मी भगवान वन जाओगे । चुनाव तुम्हारे हाथ मे है ।''

२ सारदाप्रसन्न मित्र (स्वामी त्रिगुणातीतानन्द) का नाम इस तालिका में लिखना रह गया है। वह रामकृष्ण के आश्रमवासी शिष्यों में से थे। स्वामी निर्मलानन्द भी यद्यपि रामकृष्ण के सम्पर्क में आए थे, परन्तु वे वस्तुत विवेकानन्द के शिष्य थे।

रामकृष्ण \* २०३

से ब्रह्मसमाज से आए थे। परन्तु मैंने केवल उन्ही का उल्लेख किया है, जो कि पूर्ण रूप से रामकृष्ण के अनुयायी व उनके विचारो के प्रचारक हो गए थे।

सभी जातियों और श्रेणियों के हमेशा आते-जाते रहने वाले मनुष्यों की एक भीड हमेशा उन्हे अधीरता के साथ घेरे रहती थी। महाराजा, मिखारी, सवाद-दाता, पडित, कलाकार, मक्त, ब्रह्मसमाजी, ईसाई, मुसलमान, धर्मविश्वासी, कर्मनिष्ठ व व्यवसायी, वाल, वृद्ध व वनिता सभी प्रकार के मनुष्य एक साथ आकर उस भीड मे गरीक होते थे। प्राय. वे वहूत दूर से यात्रा करके शद्धा-निवारण के लिए उनके पास आते थे और रामकृष्ण को दिन-रात विश्राम न मिलता था । चौबीस घण्टो मे से वीस घण्टो तक वह सभी आगन्तुको के प्रश्नो का उत्तर देते थे। यद्यपि उनका दुर्वल स्वास्थ्य कठिन परिश्रम के कारण नष्ट हो गया था, फिर भी वे किसी को इनकार न करते थे, अपित सबको समान मान से अपनी सहानुभूति, अपना ज्ञान और आत्मा की वह अद्भुत शक्ति, जो कि उनके विना एक शब्द कहे मो, दर्शको के मन को बलातू जकड लेती थी और कई-कई दिनो तक उन्हे परिवर्तित कर डालती थी, प्रदान करते थे । सच्चे धर्म-विग्वासी उन्हें श्रदा को दृष्टि से देखते थे। और विभिन्न धर्मावलम्वी मनुष्य उसके सम्मुख अपनी विभिन्नताओं पर आलोचना कर सके, और वह उनमे समन्वय स्यापित कर सके, इस विचार से वे सभी धर्मावलम्बियो का खुशी से स्वागत करते थे।

परन्तु उसके निकट यह सगतिसाधन का एक अङ्ग मात्र था। वे परस्पर युष्य-मान धार्मिक सम्प्रदायों में सगति स्थापन की अपेक्षा किसी अत्यन्त महत्तर वस्तु की इच्छा रखते थे—वह चाहते थे कि मनुष्यमात्र, मनुष्य को समझ सके, अन्य मनुष्य से प्रेम व सहानुभूति कर सके—और वह समस्त मानवजाति के साथ अपने-आपको एक कर सके। कारण, चूंकि भगवान् प्रत्येक मनुष्य के अन्दर विद्यमान हैं, इसलिए प्रत्येक मनुष्य का जीवन ही उनके लिए धर्म था और वही सव मनुष्यों का धर्म होना चाहिए। और मानव-जाति मे चाहे कितना भी पार्थक्य क्यों न हो, हम जितना ही उसे प्रेम करेंगे, उतना ही मगवान के निकट-

किया जा रहा है, उसे मी न्वय अस्पष्ट या अलक्षित हैं, जोर उसकी वर्तमान तथा मविष्यत् की तरफ पहुँच जानेवाली इस अन्तर्वृष्टि की सत्ता के वारे में सन्देह कर सकते हैं। परन्तु जिस प्रकार जल की गहराई मापने वाले जल की तलवर्तो सिट्टी को मापक दण्ड द्वारा स्पर्श करके उसके ऊपर के माग के कम्पनो द्वारा जल की गहराई का निश्चय कर ले। हैं, ठीक इसी प्रकार मनुष्य के अंदर अवगाहन करनेवाली दृष्टि के द्वारा भविष्यत् की समावनाओ का मी निरूपण संभव है। यह प्रकृति की सीमा से वाहर की वस्तु नहीं है।

रामकृष्ण माँ के हाथ मे एक अपूर्व छड़ी के समान थे। उनकी देहिक व आघ्यात्मिक अति-अनुमवग्नीलता के सम्बन्ध मे अनेक आश्चर्यजनक दन्तकथाएँ प्रचलित हैं। अपने जीवन के अन्तिम समय मे उन्हें घन से इतना भय लगता था कि मुवर्ण के स्पर्शमात्र से ही उनका शरीर जलने लगता था। " यह भी सुना जाता है कि अपवित्र मनुष्य के स्पर्श से उन्हे काले साँप के दणन की पीडा का अनुभव होता था।"

- १. विवेकानन्द कहते हैं : यहाँ तक कि सोते हुए भी, यदि मैंने उनके शरीर के साथ कमी मुद्रा का स्पर्श कर दिया तो उनके हाथ मुड जाते थे, और उन का सारा शरीर पक्षाघात-प्रस्त व्यक्ति के समान जड़ हो जाता था।
- २. इस किम्बदन्ती के उदाहरणस्वरूप यह कया प्रचलित है : एक दिन रामक्रज्ण ने करुणा परवश होकर एक ऐसे व्यक्ति को, जो कि वाहर से निर्दोप प्रतीत होने पर भी अन्दर से कलुषित या, अपना स्पर्श करने को अनुमति दे दी । उसने रामकृष्ण से उनका शिष्य वनने के लिए आग्रहपूर्वक अनुरोध किया या परन्तु उसके स्पर्श से रामकृष्ण पीडा से चिल्ला उठे औट उन्होंने दु.ख-पूर्वक व करुणा के साथ उस मनुष्य से कहा : ''भगवान् के आनन्द का स्पर्श तुम्हारे अन्दर विषवर सर्प के जहर मे परिणत हो गया है।'' और कयन जारी रखते हुए उन्होंने कहा : ''बत्स । इस जन्म में तुम्हारी मुक्ति नहीं हो सकती ।

उनकी इस अति-अनुभूतिशीलता के सम्बन्ध में और भी हजारो उदाहरण दिये जा सकते हैं। एक वार मार्ग मे चलते हुए किसी व्यक्ति ने क्रोध मे आकर किसी दूसरे व्यक्ति को पाट डाला, उस व्यक्ति को चोट के घाव रामकृष्ण की देह पर दृष्टिगोचर होने लगे। उनके भतीजे ने देखा था कि एक मनुष्य की पीठ पर चावुक के निशान देखकर रामकृष्ण की पीठ मी लाल हो गई और वह उस स्थान पर जलन अनुमव करने लगे। और

प्रयम दृष्टिपात मे हो वह अपने समीप आनेवालो की आत्मा का अघ्ययन कर सकते थे, और इसलिए वह जिसे भी अपना शिष्य बनाना स्वीकार करते थे, वह उसकी योग्यता के पूर्ण ज्ञान के साथ ही होता था। १ एक ऐसे नुकुमार वयस्क बालक को भी, जिसका चरित्र अमी पूरी तरह निर्माण नही हो पाया है, देखकर वह यह बतला देते थे कि उसके जीवन का लक्ष्य क्या है ? कभी-कमी वे किसी व्यक्ति मे एक ऐसे महान् भविष्य का पूर्वनिर्देश कर देने थे कि जिसका उससे सम्बन्धित व्यक्ति तक को किसी प्रकार का पूर्वामास न होता था। सभवत', इस पूर्वनिर्देश द्वारा वे उस महान् मविष्य के उद्मव मे सहायक होते थे । आत्माओ के इस महान् निर्माता ने अपनी अग्निमय अँगुलियो से विवेकानन्द के समान कठोर कास्यमूर्ति और योगानन्द व ब्रह्मानन्द के सहश सुकोमल मोम को मूर्तियो का निर्माण किया था। यह एक अद्मुत वात थी कि रामकृष्ण की डच्छा का प्रबल विरोधी भी जल्दी या देर मे, उनकी इच्छा के सम्मुख नत होने के लिए वाच्य हो जाता था, और उनके द्वारा निर्वाचित आध्यात्मिक पथ का अनुसरण करने लगता था। और वह पहले जिस तेजस्विता के साथ उनका विरोध करता था, अव उतनी ही तेजस्विता के साथ उनके आदेशो का पालन करता था। अपने उद्देश्य की पूर्ति के लिए जो आत्माएँ पहले से निर्दिष्ट थी, वह उन्हे जानने, पकडने व सुरक्षित रखने मे पूर्णत. समर्थ थे । यह स्पष्ट है कि परमहस की वाज जैसी दृष्टि ने कभी वोखा नही खाया ।

गिरोशचन्द्र घोष ने, जिसकी साक्षों में किसी प्रकार का सन्देह नहीं किया जा सकता, इन चिह्नों को स्वय देखना स्वीकार किया है। सब प्रकार के जीवित प्राणियों के साथ इस आध्यात्मिक सम्पर्क ने बृक्षों व जानवरों के साथ भी उनकी एकता स्थापित कर दो थी। उनके बारे में यहाँ तक कहा जाता है कि पृथ्वी पर किया गया एक पाश्चविक आघात भी उन्हे अपने हृदय पर की गई चोट के समान अनुभव होता था।

१. वह अपनी अन्त अनुभूति पर अन्से के समान विश्वास न करते थे। वे अपने शिष्यो के शिक्षको के पास जाकर, उनसे उनके वारे मे पूरी जानकारी प्राप्त करते थे, और फिर ध्यानमग्न होकर उनका अव्ययन करते थे। वह अत्यत मनोयोग के साथ उनकी श्वास-प्रश्वास की प्रक्रिया, निद्रा और यहाँ तक कि उनकी पाचन-शक्ति की भी परीक्षा करने थे। उनका विश्वास था कि अपने शिष्यो की आध्यात्मिक शक्ति और मविष्य समावना के निरूपण मै यह वस्तुएँ पर्याप्त महत्त्व रखती हैं।

तर हो जायेंगे । मन्दिरो में भगवान् की खोज, अथवा भगवान् के निकट किसी अलौकिक चमत्कार व दिव्यशक्ति की अभिव्यक्ति के लिए निवेदन सर्वथा अनाव-श्यक है । वह प्रतिक्षण यहाँ पर, वहाँ पर, व प्रत्येक स्थान पर विद्यमान है । हम उसे देख सकते है, स्पर्श कर सकते है, क्योकि वही हमारा वन्धु, हमारा मित्र, हमारा शत्रु व हमारी आत्मा है । और चूंकि यह सर्वव्यापी परमात्मा रामकृष्ण की आत्मा से प्रवाहित होता था, और रामकृष्ण के प्रकाश से उसके चारो तरफ सख्यातीत मनुष्य चुपचाप विना जाने ही प्रकाशित हो जाते थे, इसलिए कारण न जान सकने पर मी वे अपने-आपको पहले की अपेक्षा व उन्नत व शक्तिगाली अनुभव करते थे ।

उन्होंने अपने शिष्यों से कहा :

''अव हमे नई वुनियाद पर इमारत खडी करनी होगी। हमे एक ऐसा तीव्रतर आन्तरिक जीवन व्यतीत करना होगा कि वह एक परम सत्ता का रूप घारण कर ले। और वह परम सत्ता सत्य का अवर्णनीय प्रकाण फैला देगी। नदियाँ इसलिए उमडती और मागती है, क्योकि उनका स्वामी पर्वत, ज्ञान्त और स्थिर रहता है। चाहे कितना भी समय क्यो न लग जाये, हमे भी अपने अन्दर मगवान्रूपी पर्वत को खडा करना है, और जब वह खडा हो जाएगा तो उसमे से हमेशा के लिए सव मनुष्यो के लिए करुणा और प्रकाश की नदियाँ बहने लगेगी। <sup>२</sup>।"

इसलिए वहाँ किसी नए धर्म की स्थापना व व्याख्या का कोई प्रश्न ही न या । परमानन्द ने उन्हे प्रार्थना मे कहते हुए सुना था ''माँ जो धर्म मे विश्वास रखते है, उन्हें मेरे समीप लाकर मुझे प्रसिद्ध न होने दो । मेरी वाणी द्वारा धर्म-की व्याख्या न होने दो ।''

उन्होंने अपने शिष्यो को मो सब प्रकार के रामकृष्ण वाद के विरुद्ध सतर्क कर दिया था ।

सबकें वोच में किसी प्रकार की दीवारे न होनी चाहिए ।

"एक नदी को किसी बन्धन की आवश्यकता नही । यदि वह अपनी गति को बौध मे रुद्ध कर लेती है तो वह गतिहीन व दूषित हो जाती है ।"

१ क्या तुम मगवान् को ढूँढते हो ? तो उसे मनुष्य मे ढूँढो ! अन्य पदार्थों की अपेक्षा मनुष्य के अन्दर ही देवत्व का सबसे अघिक निवास है।''

---(श्रीरामऋष्ण वचनामृत)

२. धनगोपाल मुसोपाच्याय रचित पूर्वोल्लिखित ग्रन्थ।

वरन् अपने व अन्य मनुष्यो के ढ़ारो को सर्वथा उन्मुक्त कर देना होगा, ताकि सर्वविजयी एकता उत्पन्न हो सके । उनके चुने हुए शिष्यो का यही मुख्य कर्त्तव्य था—अपने समवेत प्रयत्न ढ़ारा उन्हे ''उस परम सत्ता का पुन' निर्माण करना था, जो कि मविष्य मे आनेवाने नर-नारियो का चिरकाल तक पोषण करेगी ।''

उन्हें एक सक्रिय भूमिका अदा करनी थी, जिसके लिए महान् गुणो और मन तथा आत्मा की विराट् सहिष्णुता की आवश्यकता थी। उसमे किसी के कृपण होने से काम न चल सकता था, अपितु पूर्ण रूप से अपने-आपको उत्सर्ग करने की जरूरत थी।

अतएव मगवान् के साथ योग-साधन के लिए मनुष्य मात्र का आह्वान कर ने पर भी रामकृष्ण शिष्य-निर्वाचन मे अत्यन्त कठोर थे। कारण, शिष्य ही वह पय है, जिनके ऊपर पदकेप करते हुए मनुष्य-समाज आगे वढता है। वे कहते थे कि अपने शिष्यों का वे स्वय चुनाव नहीं करते। 'मां' ही उनका चुनाव करती है।' परन्तु हम अपने अन्तस्तल मे जिस सत्ता को घारण किए हुए हैं, वह क्या मां से पृथक् है ? असंख्य मनुष्यों की मीढ मे रहते हुए भी, रामकृष्ण की तरह जिन मनुष्यों ने अपने जीवन में तीन्न एकान्त व्यान साधना को अक्षुण्ण बनाए रखने की असाधारण शक्ति प्राप्त की है, उनके लिए यह सत्ता एक ज्ञानेन्द्रिय की तरह कार्य करती है, जो कि अन्तर्वर्ती मनुष्य को निश्चित रूप से खोज लाती है। अत्यन्त अलसित स्पर्श द्वारा ही वे मनुष्य की गहराई, सामर्थ्य, दुर्वलताएँ, गुण और दोष, यहाँ तक कि उन वस्तुओं को भी, जो कि जिस व्यक्ति का निरीक्षण

१ "मैंने उन्हे नही चुना । जगन्माता ही उन्हे मेरे पास लाई है । उसने मेरे ऊपर उनकी परीक्षा का कार्य सींपा है । रात्रि मे जब मैं व्यान करता हूँ, तब परदा गिर जाता है और उन्हे मेरे सामने उन्मुक्त कर देता है । तब किसी मनुष्य व स्त्री के अहम को, मानो जीशे की सहायता से अच्छी तरह देखा जा सकता है । मैं दीक्षा देने मे पूर्व अपने शिष्यो के चरित्र के बारे मे अपना पूर्ण सन्तोष कर लेता हूँ ।"

सासारिक विषयो ढारा आइण्ट इन्द्रियों के वशीभूत इस ससार मे, कौन अन्तर्दु प्टियुक्त मनुष्य विचार को इस पढति तथा मुद्रित पलको के नीचे आत्मा के एकान्त केन्द्र मे अवस्थित इस अन्तर्वर्ती नेत्र के प्रयोग से अनमिज्ञ हो सकता है ? केवल दृष्टि की तीव्रता च अभिव्यक्ति के रूप मे ही अन्तर है।

# ९ प्रमु ऋौर उसकी सन्तान

रामऋष्ण के चारो तरफ जो महान् आत्माएँ एकत्रित हुई थी, उन्हे दो श्रेणियो मे विभक्त किया जा सकता है। प्रथम श्रेणी 'तृतीय स्तर' के<sup>9</sup> प्राय. उन नर-नारियो को है, जो कि ससार मे रहते हुए मगवान् की सेवा करते रहे, और दूसरो श्रेणो मे वे चुने हुए शिष्य है, जिन्होंने उनको वाणी का प्रचार किया।

पहले हम प्रथम श्रेणो से सम्बन्ध मे ही आलोचना करे । कारण, जो विशाल उदार मनोभाव रामकृष्ण को स्पन्दित कर रहा था, और उनका वर्म, मनुष्य-समाज के प्रति अपने व दूसरो के कर्त्तव्यो के सम्बन्ध मे कितना सचेतन था, वह इस श्रेणी से सम्बन्वित (तृतीय स्तर) शिष्यो व श्रोताओ के उदाहरण से ही आसानी से समझा जा सकता है ।

वे सद्भाव सम्पन्न व्यक्तियो को कमी भी सर्वस्व त्यागकर अपना अनुकरण करने के लिए प्रेरित न करते थे। इसके विपरीत जो व्यक्ति विवाहित होते या माता-पिता आदि के दायित्वपूर्ण सासारिक वन्वनों में वैंघे हुए थे, वे उन्हें ''मोक्ष के लिए सर्वस्व त्याग करो'' यह कहने से हमेशा विरत रहते थे।

वह अपने शिष्यो को कहा करते थे, "वत्स । तुम अपने को घर्मात्मा वनाना चाहते हो, सिर्फ इसलिए कभी किसी के न्यायसगत अधिकारो का बलिदान मत करो ।" वहुत वार वैयक्तिक मोक्ष केवल स्थार्थपरता होती है, और इसलिए उसका परिणाम बात्मा की हीनतर मृत्यु होता है ।

" • परमात्मा के प्रति हम ऋणी है। माता-पिता के प्रति हम ऋणी हैं। अपनी पत्नी के प्रति हम ऋणी हैं। " जब तक कम-से-कम माता-पिता का ऋण अदा नही किया जाता, तब तक कोई मी कार्य सतोषजनक रूप

१. तृतीय स्तर : असिसी के सेण्ट फासिस ने अर्धशिक्षित व अर्घचर्मप्राणित मनुष्यों के स्तर को, जिससे ससार मे रहने वाले धार्मिक वृत्ति के पुरुष सम्वन्व रख सकते थे (और अब भी रखते हैं) यह नाम दिया था।

से किया जाना समव नही है। '' हरीश ने अपनी पत्नी को त्याग दिया है, बौर यहाँ रहता है। परन्तु यदि उसकी पत्नी के मरण-पोषण को सुव्यवस्था न होती, तो मैं उसे एक दुष्ट आदमी कहता। बहुत से व्यक्ति हमेशा शास्त्र-वाक्यो को दुहाई देते रहते हैं, परन्तु उनके कथन व कार्यो में कोई मेल नही होता। रामप्रसन्न कहता है, मनु ने कहा है कि साघुओ की सेवा करो। परन्तु उसकी माँ भूखी मर रही है और अपने पेट की ज्वाला को वुझाने के लिए दर-दर मीख माँगने को मजवूर है। यह देखकर मुझे गुस्सा आता है! माँ यदि पतित भी हो, तो मी उसका त्याग नहीं करना चाहिए।... जब तक माता-पिता अमावग्रस्त व दु खी हैं, तव तक मक्ति के अभ्यास से कोई लाम नही<sup>9</sup>।'

"स का माई कई दिन से यहाँ आया हुआ था। उसने अपनी पत्नी व बच्चो को अपने साले के पास छोड दिया था। मैंने उसे बहुत वुरा-मला कहा ... क्या इतने बच्चो के पालन-पोपण का मार सिर पर होते हुए घर का त्याग एक जुर्म नहीं है ? क्या यह राहगीरो का काम है कि वे उनको मोजन दे व उनका पालन करे ? यह कितनी लज्जा की वात है। मैंने उसे वापस जाकर रोजगार करने की प्रेरणा की । "

"तुम्हे अपने बच्चो का पालन करना चाहिए, अपनी पत्नी के भरण-पोपण, व तुम्हारी मृत्यु के वाद जिससे उसे अभाव का सामना न करना पडे, इसकी व्यवस्था करनी चाहिए । यदि तुम ऐसा नही करते तो तुम हृदयहीन हो <sup>।</sup> और वह मनुष्य जिसके दिल मे दया नही है, मनुष्य <u>कहलाने के योग्य नही है<sup>र</sup> ।"</u>

"मैं मनुष्यो को कहता हूँ कि मगवान की चिन्ता करते हुए मी उन्हे ससार मे अपने कर्त्तव्यो का पालन करना चाहिए । मैं उन्हें सर्वत्यागी होने के लिए कमी उपदेश नहीं देता । (मन्द स्मित के साथ) एक दिन व्याख्यान देते हुए केशव ने कहा ' हे प्रमु । ऐसी कृपा-दृष्टि करो कि हम मक्ति-नदी मे गोते लगाते हुए, सच्चिदानन्द के महासागर को प्राप्त कर सके ।" चिक के पीछे स्त्रियाँ वैठी हुई यी । मैंने उनकी तरफ सकेत करते हुए केशव को कहा ' यदि तुम सब एकदम गोता लगा लोगे तो उनकी क्या दशा होगी ' इसलिए तुम्हें बीच-बीच मे पानी मे से बाहर आना जरूरी है । गोता लगाओ और फिर बाहर आ जाओ ।'

- १ श्री श्रीरामकृष्ण कथामृत, द्वितीय भाग, पृ० २४१।
- २ श्री श्रीरामकृष्ण जीवनी, पृ० ५८७।
  - १४

# २१० \* रामकृष्ण

''विवाहित मनुष्य होने के नाते तुम्हारा यह कर्तव्य है, कि एक या दो सन्तान हो जाने के वाद अपनी पत्नी के साथ भाई-वहिन की तरह रहो, और परमात्मा से प्रार्थना करो कि तुम्हे सयम के साथ पूर्ण काव्यात्मिक जीवन व्यतीत करने की शक्ति प्राप्त हो सके<sup>२</sup>।''

''जिस मनुष्य ने एक बार मगवान् के आनन्द का स्वाद पा लिया है, यह संसार उसके सामने निस्सन्देह नीरस वस्तु है। ससार मे धार्मिक जीवन व्यतीत करना, प्रकाश की क्षीण किरण से आलोकित मकान मे निवास करने के समान है। जो ख़ुली हवा मे रहने के अम्यस्त हैं, वे एक कैदखाने मे नही

१ रामकृष्ण वचनामृत, द्वितीय खड, पृ० २६६।

धनी केणव की अपेक्षा गरीव किसान का पुत्र रामकृष्ण जीवन की आवश्यकताओ के वारे मे अधिक जानकारी रखता था। वे जानते थे कि एक निष्कर्म मक्त के समान जीवन का सारा समय धार्मिक अनुष्ठानों में व्यतीत करने की अपेक्षा एक गरीव मजदूर का दिन के अन्त में एक वार हरि नाम का स्मरण अधिक मूल्यवान है।

'एक दिन नारद (उनकी यह कथा जितनी ज्ञानगमित है उतनी ही तिक्त है) ने सोचा कि वह सब मनुष्यो से अधिक घर्मात्मा हैं। मगवान ने उनसे कहा कि जाकर देखो कि एक किसान नुमसे भी वढकर घर्मात्मा है। नारद देखने के लिए गये। किसान प्रातः उठने समय, और रात को सोने से पूर्व हरि का नाम लेता था, और वाकी सारे दिन वह अपने खेत मे काम करता था। नारद कुछ समझ न सके। तब मगवान् ने कहा कि एक प्याले मे किनारे तक तेल भर लो और उसे हथेली पर रखकर इस प्रकार सारे शहर का चक्कर लगाकर आओ कि एक बूंद भी तेल गिरने न पावे। नारद ने मगवान् के आदेश का पालन किया और जब वह विना एक बूंद भी तेल गिराए लौटकर आये, तो मगवान् ने पूछा 'तुमने कितनी दफे मेरा घ्यान किया ?' नारद ने उत्तर दिया. 'हे मगवन्। में आपका घ्यान कैसे कर सकता था ?'' मेरा मन प्याले पर ही केन्द्रित था।' इस प्रकार भगवान् ने नारद को समझाया कि किसान की मतिक कितनी महान् थी, जो कि अपने कठिन कार्य के वावजूद भी उनका नाम लेना न भूलता था।'' (श्री श्रीरामकृष्ण उपदेशावलि, प्रथम भाग, प्रष्ठ ४१)।

२. श्री श्रीरामकृष्ण कथामृत, प्रथम खण्ड, पृष्ठ ४०३ ।

रह सकते ।<sup>1</sup> परन्तु यदि तुम एक घर में रहते हो तो उस घर के प्रति तुम्हारे कर्त्तव्य मी हैं । उस आलोक-रश्मि का उपमोग करने के लिए ग्रह-कार्यों को करना सीखो । उसका एक क्षण भी मत खोओ, और उसके स्पर्श से अपने-आपको वचित न होने दो । जब तुम कार्य मे लगे हुए हो तो केवल एक हाथ काम मे लगाओ, और दूसरे हाथ से मगवान के चरणो का स्पर्श करते रहो । और जब तुम्हारा कार्य स्थगित हो जाय तो दोनो हाथो से प्रभु के चरणो का स्पर्श करो, और उन्हें अपने हूदय से लगा लो <sup>1</sup> ससार को त्याग कर तुम्हारे हाथ क्या लगेगा ? पारिवारिक जीवन तुम्हारे लिए एक दुर्ग के समान है । इसके अतिरिक्त जिसने ज्ञान को प्राप्त कर लिया है—वह सर्वदा मुक्त है । वह पागल है जो यह कहता है कि 'मैं वँघा हुआ हूँ', उसका मी वही अन्त होता है । ''मन ही सब कुछ है । यदि वह स्वतन्त्र है तो तुम भी स्वतन्त्र हो । जगल मे या उसार मे, मैं कही मी बँवा हुआ नही हूँ । मैं राजाओ के राजा परमात्मा का पुत्र हूँ । कौन मुझे बाँघने का साहस कर सकता है ?

इस प्रकार वे प्रत्येक को उसकी मुक्ति का उपाय वतलाते थे, वे कहते थे कि अपनी प्रकृति के विरुद्ध न जाकर, उसे व्याहत व वाघ्य न करके, और सबसे बढकर जो व्यक्ति अपने भरण-पोषण के लिए तुम्हारे ऊपर वात्रित हैं, उनके प्रति तिलमात्र भी अविचार व उनकी उपेक्षा न करने हुए, अन्तर्वर्ती निर्झर धारा से अपनी तृष्णा को वुझाओ, और सब मनुष्यों के अन्तर्व्यापी सार्वभौम मागवत उत्ता के आत्नद का उपभोग करो । मनुष्य को उसकी न्यायसगत स्नेह-ममता से विरत करने के स्थान पर वे उस ममता को ज्ञान-प्राप्ति का साधन तथा एक सरल व पवित्र मनुष्य के लिए भगवान् की ओर ले जाने वाला सुन्दर मार्ग बतलाते थे । इसका एक सुन्दर उदाहरण देखिए :---

उनके एक शिष्य (मणिलाल मलिक) की कन्या बहुत चिन्ता व्याकुल थी। उसने रामकृष्ण से कहा कि जब वह व्यान करने का प्रयत्न करती है, उसका मन एकाग्र नही हो पाता। रामकृष्ण ने उससे पूछा .

''ससार मे तुम्हे मवसे प्रिय क्या वस्तु है ?''

उसने उत्तर दिया कि अपने भाई का छोटा लडका उसे सबसे प्यारा है। स्नेहमय ठाकुर ने उत्तर दिया, ''उसी पर अपने विचारो को केन्द्रित करो।''

- १. त्रेलोक्यनाथ सान्याल के साथ मुलाकात ।
- २. सन् १८८२ मे केशव व उनके शिष्यो के साथ मुलाकात ।

#### २१२ \* रामकृष्ण

उसने वैसा ही किया और उस छोटे वालक के ढ़ारा ही वालमूर्ति कृष्ण मगवान् के प्रति उसकी मक्ति उदित हो गई।<sup>9</sup>

रामकृष्ण की कोमलता का यह सुकुमार पुष्प मुझे कितना प्यारा है ! इसमे कितना गूढ अर्थ छिपा है ? हममे से प्रत्येक का हृदय चाहे रात्रि के समान भी अन्यकारमय क्यो न हो, तथापि हृदय की प्रत्येक सच्ची हीनतम स्नेह-प्रवृत्ति के अन्दर मी एक दिव्य स्फुर्लिंग विद्यमान है । कोई भी व्यक्ति ऐसा नही है, जिसके अन्दर यह क्षुद्र दीप उसका मार्ग प्रदर्शन करने के लिए मौजूद न हो । और जो मनुष्य अपने व्यक्तिगत लक्ष्य व पथ का निष्कपट भाव से अनुसरण करता है, उसके निकट समी पथ, यहाँ तक कि कुपय<sup>2</sup> भी मुपय हो जाते हैं । बाकी मग-वानू का काम है । इसलिए विश्वास रखो और आगे वढो ।

१ यहाँ उसी प्रकार की एक और दन्तकथा है :---

एक बूढी दादी वृन्दावन मे जाकर घामिक जीवन व्यतीत करना चाहती थी। रामकृष्ण ने उससे कहा कि चूंकि वह अपनी पोतो को वहुत अधिक प्यार करती है, और उसकी याद के कारण उसकी घ्यान साघना में विन्न होगा, इसलिए उसका वृन्दावन जाना वेकार है। और फिर कहने लगे— "यदि तुम अपनी पोती में श्री राधिका की भावना करके उसमे अपने स्नेह को ढाल दो तो वृन्दावन जाकर तुम जो पुण्य प्राप्त करना चाहती हो, वह सव तुम्हें यही मिल जायगा। तुम अपनी आदत के अनुसार उसका लाड-चाव करो, मन भर कर उसे खिलाओ-पिलाओ, परन्तु यह सव कार्य करते हुए हमेशा अपने मन मे यह विचार करो कि तुम वृन्दावन की देवी के चरणो मे ही अपनी यह पूजा चढा रही हो।" (न्नो श्रीरामकृष्ण उपदेशा-वलि, प्रथम भाग, पृ० ७०)।

इस प्रकार अपने प्रियजनो को प्यार करते हुए णान्त व निर्दोष जीवन व्यतीत करो । अर्थात् उनके मघुर आवरण के वीच से मगवान् के दर्शन करो, और उसका धन्यवाद करो ।

२ चाहे जिस पथ का मी अनुसरण करो, मुख्य वस्तु सत्य के लिए तुम्हारी उत्कट अभिलापा है। मगवान् तुम्हारे मन के गुप्त रहस्यों को जानते हैं, और जब तक तुम्हारा मन जुद्ध व सच्चा है, तव तक यदि तुम गलत मार्ग का भी आश्रय लेते हो तो वह एक अत्यन्त गौण वस्तु है। वह स्वय तुम्हे सत्य मार्ग की तरफ ले जाएँगे। यह सर्वविदित है कि कोई भी मार्ग पूर्ण नहीं है। प्रत्येक व्यक्ति सोचता है कि उसकी घडी ठोक समय दे रही है,

रामकृष्ण के मातृ<sup>9</sup>-चक्षु किस गहराई व स्नेह के साथ अन्दर प्रविष्ट होकर अपनी सर्वथा पथभ्रष्ट सन्तान के अन्दर को बात को मी जान लेते थे, और उसका पथप्रदर्शन करते थे, यह नाट्यकार गिरीणचन्द्र के साथ उनके सम्बन्ध के वारे मे प्रचलित असिसी के फासिस के पीराणिक कथा के समान कहानी से स्पष्ट हो जाता है।

यह विख्यात अभिनेता व नाटककार एक उच्छूद्धल, व्यभिचारी व कट्टर ईश्वरविरोधी व्यक्ति था। यद्यपि वह कभी-कभी अपनी प्रतिमा के वल से बीच-वीच मे कोई-कोई सुन्दर धार्मिक नाटक भी लिख देता था। २ परन्तु वह उन नाटको को एक खेल के समान समझता था। उसे कभी यह वात न सूझी, कि वह भगवान के हाथ का एक खिलीना मात्र है। परन्तु रामकृष्ण ने पहली नजर मे ही यह जान लिया।

लोगो को परमहस के वारे मे बाते करते हुए सुनकर गिरोश के मन मे भी उन्हे देखने के लिए उत्सुकता पैदा हुई, परन्तु यह उत्सुकता सर्कंस मे किसी विचित्र वस्तु को देखने की अभिलाषा से वढकर न थी। प्रथम साक्षात्कार के समय गिरीश ने मदिरा पी हुई थी, और उसने उसी दशा मे रामकृष्ण का अपमान किया। रामकृष्ण ने शान्त परिहास के साथ कहा.

''कम से कम तुम्हे परमात्मा के नाम पर ही मदपान करना चाहिए । सम-वतः वे भी मदिरापान करते है ।''

नशे मे घुत्त गिरीशचन्द्र खुले हुए मुँह से आश्चर्यपूर्वक देखता हुआ, वोला .---

''आप यह जानते हैं ?''

यदि वह मदिरापान न करते होते तो यह अस्त-व्यस्त ससार किस प्रकार वनाने ?'' गिरीश यह सुनकर अवोघ की तरह चुप रह गया । और उसके चले जाने पर रामकृष्ण अपने शिष्यो से कहने लगे .

परन्तु वास्तव मे कोई भी ठीक समय नही वताती । तथापि इससे मनुष्यों के कार्य में कोई वावा नही पहुँचती । '' (श्री श्रीरामकृष्ण जीवनी, पृष्ठ ६४७) ।

- १. मातृ भागवत मा ।
- २ उनमे से कुछ का वैंगला से अंगरेजी मे भी अनुवाद हो चुका है। वह वगाल के सर्वश्रेष्ठ नाटककारों में से अन्यतम समझा जाता है।

''यह आदमी परमात्मा का वडा भक्त है।'' '

गिरीश के निमत्रण पर वे कलकत्ता में षिएटर में उसका अमिनय देखने के लिए गये।<sup>२</sup> गिरीश अभिमानी व्यक्ति था, और आशा करता था कि वे उरू की प्रशसा करे। परन्तु रामकृष्ण ने उससे कहा:

''वत्स । तुम्हे आत्मविकृत का रोग है।''

गिरीश यह सुनकर क्रुद्ध हो उठा और उनका अपमान करने लगा। राम-कृष्ण उसे आणीर्वाद देते हुए चले गये। अगले दिन गिरीश उनके पास आया, क्षमा-याचना करने लगा और उनका शिष्य हो गया। परन्तु वह मदपान की आदत न छोड सका। रामकृष्ण ने भी कभी उसे ऐसा करने के लिए नहीं कहा, परन्तु वाद मे गिरीश ने स्वय ही उस आदत को एकदम छोड दिया। कारण, रामकृष्ण ने उसे इस वात का सुअवसर देकर कि वह सर्वया स्वतन्त्र है, उसकी मानसिक इच्छा-शक्ति को हढ वना दिया।

परन्तु इतना ही पर्याप्त न था। रामकृष्ण ने उससे कहा कि दुष्कृत्यो से वचना सर्वया एक निषेधात्मक गुण है, उसे परमात्मा के निकट जाना चाहिए। गिरीश को यह असमव प्रतीत होता था, कारण उसने कमी आत्म-सयम व अनु-शासन का अम्यास न किया था। वह निराश होकर कहने लगा कि व्यान व प्रार्थना की अपेक्षा वह आत्महत्या को अधिक पसन्द करेगा।

रामकृष्ण ने उत्तर दिया, "मैं तुमसे कुछ अधिक नही चाहता। केवल एक प्रार्थना मोजन से पहले, और एक सोने से पहले कर लिया करो। क्या तुम यह नहीं कर सकते ?"

"नही । मुझे नियम-बन्बन से घृणा है। मैं घ्यान व उपासना नहीं कर सकता। मैं तो एक क्षण भर के लिए ईखर का विचार तक मी नहीं कर सकता।"

रामकृष्ण ने उत्तर दिया, ''अच्छा । यदि तुम्हारी मगवान् को देखने की उचमुच इच्छा है, परन्तु साथ ही उनकी तरफ एक कदम भी तुम आगे नहीं

- १ मक्त सब्द का प्रयोग यहाँ पर, और इस पुस्तक मे अन्य स्थलो पर मी, 'ईम्वर के प्रति अनुरक्त' अर्थात् जिसने अपने-आपको पूर्णरूप से ईक्ष्वरार्पण कर दिया है, इस अर्थ मे किया गया है ।
- सन् १८८४ के अन्त मे । चैतन्य लीला नाटक के प्रथम कुछ अभिनयों में से एक मे रामकृष्ण उपस्थित थे ।

वढाना चाहते, तो क्या तुम मुझे अपना प्रतिनिधि वनाओगे <sup>9</sup>-में तुम्हारी तरफ से प्रार्थना कर्लेंगा, तुम अपनी इच्छानुसार जीवन व्यतीत करना । परन्तु व्यान रखो कि तुम्हे यह प्रतिज्ञा करनी होगी कि आज से तुम केवल मगवान् की करुणा पर ही निर्मर करोगे ।"

गिरीश ने परिणाम पर पूर्णतया विचार किए विना ही अपनी स्वीकृति दे दो । इससे उसका जीवन अपनी इच्छा के वशीभूत न रहकर, वायु मे उडने वाले एक पत्ते के समान, अथवा उस विल्ली के वच्चे के सदृष, जिसको माता उसे अपनी इच्छानुसार एक राजा की शय्या या कूडे के ढेर पर जहाँ चाहे ले जाती है, उसकी आन्तरिक शक्तियों के अधीन हो गया । उसे विना किसी प्रतिवाद के उसे स्वीकार करना पडा, परन्तु यह आसान न था।

गिरीश ने निष्ठापूर्वक संघर्ष किया, परन्तु अन्त में वह यह कहने के लिए विवंश हो गया : ''हाँ, मैं यही कर्र्डगा ।''

रामकृष्ण ने कठोर स्वर में कहा, "क्या कहते हो ? अब करने या न करने को अपनी तुम्हारों कोई इच्छा नही है। याद रखो !. मैं तुम्हारा प्रतिनिधि हूँ। तुम्हारों चेष्टाएँ तुम्हारे अन्तर्वर्ती प्रभु की इच्छा के अधीन हैं। मैं तुम्हारी तरफ से प्रार्थना करता हूँ, परन्तु जब तक तुम अपनी इच्छा का त्याग न करोगे, उनसे कोई लाम न होगा।"

गिरीश ने हार मान ली, और इस सयम का यह फल हुआ कि कुछ समय वाद उसने अशरीरी आत्मा के सम्मुख आत्मसमर्पण कर दिया, परमात्मा ने उस पर विजय प्राप्त कर ली ।

परन्तु उसने नाटककार व अभिनेता का अपना पेशा नही छोडा, रामकृष्ण को यह वाछित भी न था। इसके स्थान पर उसने इस पेशे को पवित्र बना दिया। वङ्गाली रङ्गमञ्च पर उसने ही सबसे पहले महिलाओ का प्रवेश कराया, और इस प्रकार अनेक अभागी कन्याओं की रक्षा की व उनका उढार किया। वाद में रामकृष्ण आश्रम में भी उसने छियो को दीक्षा दिलाई। वह अपने गुरु का अन्यतम श्रेष्ठ घर्मप्राण णिष्य वन गया। रामकृष्ण के श्रेष्ठतम ससारी शिष्यो में से वह एक था। गिरीशचन्द्र में जवान की स्वच्छन्ता व तिक्त व्यगोक्ति के होने हुए भी, रामकृष्ण की मृत्यु के वाद आश्रमवासी शिष्य उसका आदर व सम्मान करते थे।

१ "विल्ली की तरह" (मार्जोरी) : मक्तिशास्त्र की यह एक प्राचीन प्रचलित उपमा है । विल्लो अपने वच्चो को एक स्थान से दूसरे स्थान पर ले जाकर

मरते समय उसने कहा या :

"प्रकृति का अज्ञान एक मयद्धर आवरण है। हे रामकृष्ण । मेरे नेत्रो के आगे से इसे दूर कर दो ै।"

रामकृष्ण के अन्दर धर्मानुभूति को एक छठी इन्द्रिय थी, और अन्य सव मनुष्यो की अपेक्षा उनमें वह अत्यधिक विकसित व समृद्ध अवस्था मे थी। उसके ढारा रामकृष्ण राह चलते मनुष्यो मे से उन व्यक्तियो को, जिनमे मगवान् सुपुप्त अवस्था मे रहते थे तथा जो मगवान् के वीज वोने के लिए पूर्वनिर्दिष्ट होते थे, ढूंढ निकासते थे। उनकी एक दृष्टि व एक सकेत ही उसे जगाने के लिए पर्याप्त होता था। उनके प्राय: सभी शिष्यो ने प्रथम साक्षात्कार मे ही इच्छा या अनिच्छापूर्वक अपनी अन्तर्वर्ती सत्ता के स्पन्दनो को उनके अधीन कर दिया था। वह खूब अच्छी तरह उनकी सूक्ष्म परीक्षा करते थे। अन्य व्यक्तियो को केवल अपमी मुक्ति का ही सन्वान करना है, परन्तु सच्चे शिष्यो के नेता वनकर अन्य आत्माओ का दायित्व अपने ऊपर लेना है। इसलिए, जैसा में पहले भी कह चुका हूँ, जब उन्हे भर्ती किया जाता था तब उनके शरीर<sup>र</sup> व नैतिक आचरण की परीक्षा ली जाती थी, और प्रविष्ट हो जाने के बाद उन्हे पिता की देख-रेख मे हमेशा सतर्क सयम मे से गुजरना पडता था।

वे 'अल्पवयस्क', कमी-कभी अत्यन्त अल्पवयस्क, किशोर एव अदिवाहित, ''वासना और ऐश्वर्य के जाल से अनावद्ध, वन्वनमुक्त . ..'' शिष्यो को ही

उनकी रक्षा करती है परन्तु वच्चो को उसका कुछ वोघ नही होता। दक्षिण मारत में कई धार्मिक सम्प्रदाय मौक्ष के वार में इसी प्रकार कल्पना करते हैं। उनका विचार है कि यह सर्वया भगवान् की इच्छा पर निर्मर है। (पाल मैसन बौर्सल कृत Sketch of the Indian History of Indian Philosophy देखिए।)

 इस विवरण मे मैंने घनगोपाल मुखोपाघ्याय के वर्णन का अनुसरण किया है।

२ पूर्ण स्वास्थ्य के सम्वन्व में वे अत्यन्त सतर्क थे। विवेकानन्द, ब्रह्मानन्द, शारदानन्द, तुरीयानन्द प्रभृति उनके श्रेष्ठ शिप्यो का शारीरिक गठन मल्लयोद्धाओं के सदृश था, उनका कद लम्वा, छाती चौडी व शरीर में अद्भुत वल था। मैं फिर दोहराता हूँ कि किसी शिष्य को गभीर यौगिक सामना के अम्यास की अनुमति देने से पूर्व वे उसकी जिह्ला, छाती, व अन्य इन्द्रियो की कार्यक्षमता की पूरी-पूरी जींच करते थे।

अधिक पसन्द करते थे। ब्रह्मानन्द के समान किसी शिष्य के विवाहित होने पर वे उसकी पत्नी को मो परीक्षा करते थे और यह सतोप करते थे कि उसकी पत्नी अपने पति के आदर्श में वाधक न होकर उसकी सहायक होगी। इस अशि-क्षित व्यक्ति के शिष्य प्राय. सव सुशिक्षित व्यक्ति थे, और वे संस्कृत के साथ-क्षित व्यक्ति के शिष्य प्राय. सव सुशिक्षित व्यक्ति थे, और वे संस्कृत के साथ-साथ कम-से-कम एक विदेशी भाषा भी जानते थे। परन्तु यह कोई आवश्यक नियम न था, लाद्व का उदाहरण इस सम्वन्ध में महत्त्वपूर्ण है, यद्यपि यह कहा जा सकता है कि वह उक्त नियम का एक अपवादस्वरूप है। एक गरीव, अगि-क्षित, बगाल में प्रवास करने वाला विहारी भृत्य लाद्व, रामकृष्ण के एक द्यिट-पात से ही शाख्वत जीवन के सम्वन्ध में जाग्रत हो उठा। कारण, उसके अन्दर भी अज्ञात रूप मे रामकृष्ण के समान हृदय की प्रचण्ड शक्ति विद्यमान थी।

स्वामी तुरीयानन्द<sup>भ</sup> ने कहा था, ''हममे से अनेको को भगवान् तक पहुँचने के लिए पहले ज्ञान के गँदले नालो को पार करना पडा है, परन्तु लादू हनुमान के समान उनके ऊपर से कूद गया है।''

रामकृष्ण अपने शिष्यो को क्या शिक्षा देते थे ? विवेकानन्द ने उनके शिक्षा देने के तरोको की मौलिकता पर, विशेषत. उस समय के भारत मे, विशेष वल दिया है। उसके वाद उनके कुछ शिक्षा सम्बन्धी सिद्धान्तो को योरोप के नये शिक्षाशास्त्रियो ने भी ग्रहण व नियमबद्ध किया है। उस समय तक भारतवर्ष मे गुरु का शब्द ही कानून था। एक गुरु का उसके शिष्य माता-पिता से मी बढकर आदर करते थे। परन्तु रामकृष्ण ऐसा कुछ न चाहते थे। वह अपने-आपको अपने शिष्यो के समान समझते थे। वे उनके साथी, उनके माई थे। वे घनिष्ठ मित्र के समान उनसे बाते करते थे, और किसी प्रकार के बडप्पन का माव प्रदर्शित न करते थे। जो सलाह वे उन्हे देते थे, वह उनकी अपनी न होती थी। यह उनके मुख द्वारा माँ के निकट से आती थी। ''मेरा इससे क्या सम्वन्ध है ?'' इसके अलावा, शब्द तो केवल सहायक मात्र हैं, वे शिक्षा नही हैं। सच्ची शिक्षा किसी सिद्धान्त का प्रचार करने मे नही है<sup>2</sup>, अपितु देने मे हैं। परन्तु क्या

१ तुरीयानन्द की आयु चौदह वर्ष थी, सुवोधानन्द सत्रह वर्ष के थे।

१ मतवाद व सिद्धान्तों को लेकर मगजपच्ची मत करों । प्रत्येक मनुष्य के अन्दर सत्ता की सारवस्तु ही ग्रहण करने योग्य है, और उसी का नाम आच्यात्मिकता है । उसे ही तुम्हे ग्रहण करना चाहिए ।

विवेकानन्द के अनुसार रामकृष्ण की शिक्षा का मूल सिद्धान्त था,

वस्तु देनी होती है ? क्या एक मनुष्य की आत्मा ? नही, केवल मनुष्य की आत्मा नही, बल्कि उससे भी कोई अधिक वस्तु—एक परम आत्मा । अथवा हम इमे आघ्यात्मिक नाम से पुकारी जाने वालो आन्तरिक समृद्धि की अवस्था भी कह सकते हैं । और इसे इस प्रकार देना होता है, ''जैसे एक पुप्प को दिया जाता है', अर्थात् जिस प्रकार एक निपुण माली कलियो को विकसित करने के लिए उचित घूप व छाया की व्यवस्था करता है, ताकि वे खिल सके और चारो तरफ अपनी सुगन्व फैला सके । इसी प्रकार आत्मारूपो कलियों के विकास के लिए सावन जुटाना पडता है । इतना ही पर्याप्त है । बाकी सब उनके अन्दर से आप ही आ जाता है । ''जब कमल खिलता है तब मबुमक्खियां आकर स्वय मधु सचय करने लगती हं । चरित्र के कमल को स्वामाविक रूप से विकसित होने दो ।''

इससे यह स्पष्टतया समझा जा सकता है, कि रामकृष्ण इस वात का सदा व्यान रखते थे कि वे सूर्य व इन मानवोय पौधो के वीच मे अपने-आप को लाकर उनके स्वामाविक विकास के पथ मे कही वाघक न वन जाये। अन्य मनुष्यों के व्यक्तित्व के प्रति उनका स्तेह व आदर इतना अधिक था कि उन्हे स्नेह करने के कारण कहीं वाद मे वे उसके वशवर्ती न हो जायें। वे नही चाहते थे कि उनके शिष्पो को उनके प्रति स्तेह-ममता उनके वन्धन का कारण वन जाय।

''मघुमझिकाओ को अपने हृदय का मयुपान करने दो । परन्तु इस वात का ध्यान रखो कि तुम्हारे हृदय का सौन्दर्य उनमे से किसी को अपना गुलाम न वना ले ।''

अपने विचारों को घिष्यों के ऊपर लादने का तो कोई प्रक्न ही नही था। उनका कोई स्थिर मतवाद ही न था। मैं पहले मी उनके ज्ञव्द उद्धृत कर चुका हूँ :---

"माँ । मरी वाणी द्वारा मत-मतान्तर का प्रचार न करो ।"

अरि धार्मिक अनुष्ठान और मी कम ।

र्घामिक अनुष्ठानों से भगवान् को वचा में नहीं किया जा सकता।" केवल सत्य और प्रेम से ही किया जा सकता है।

अघ्यात्मशास्त्र व ईण्वरवाद पर निरर्थक विवादा के लिए वहाँ कोई स्थान न था।

"पहले चरित्र का निर्माण करो, आध्यात्मिकता को अर्जन करो, वाद में फल अपने आप ही मिल जायेगा ू।" ('My Master' ग्रन्थ देखिए ।)

"मैं तर्क को पसन्द नही करता । परमात्मा तर्क की शक्ति से परे है । जो कुछ मी विद्यमान है, मैं उस सबमें ईक्वर को देखता हूँ। तब तर्क से क्या लाम है ?...लोग बगीचे में जाते हैं, मीठे आम के फल खाते है, और फिर बाहर चले आते हैं । वहाँ जाकर कोई आम के पेड के पत्तो को नही गिनता । तो पुनर्जन्म व मूर्तिपूजा पर व्यर्थ विवादो में क्यों समय नष्ट करते हो <sup>9</sup> ?"

तव आवश्यक वस्तु क्या है ? व्यक्तिगत अनुभव । पहले परीक्षा करो, तव मगवाद मे विश्वास करो । धार्मिक अनुभूति के वाद विश्वास होना चाहिये, पहले नही । यदि वह पहले आता है, तो वह असगत है ।

तथापि भगवान् सब वस्तुओ मे व्याप्त है, वहो सब वस्तु है, और इसलिए जो कोई नेत्र खोलकर अपने चारो और देखता है, उसे अवश्य उसके दर्शन होते हैं, इस विश्वास की रामकृष्ण ने स्वय पहले ही कल्पना कर ली थी। उनके लिए 'परमात्मा के साथ मिलन' एक ऐसी गम्मीर व अविच्छिन्न<sup>र</sup> वास्तविकता थी कि उन्हें उसे सिद्ध करने की कोई आवश्यकता ही न प्रतीत होती थी, और इसे अन्यो के ऊपर लादने की वह कभी कल्पना भी न करते थे। उनका यह दढ विश्वास था कि प्रत्येक स्वस्थ-मन व निष्कपट जिज्ञासु अपने-आप ही, और केवल अपने

- १ श्री श्रीरामकृष्ण कथामृत' ग्रन्थ मे अनेक स्थलो पर ।
- २ इस प्रकार के ऐन्द्रजालिक दृष्टिभ्रम की तीव्रता तक पहुँच गया था। क्या तुम जानते हो, मैं क्या देखता हूँ ? मैं प्रत्येक वस्तु मे उसे (भगवान् को) देखता हूँ। मनुष्य व अन्य प्राणी मुझे रक्तमास की पोसाक धारण किए हुए छोटी-छोटी मूर्तियों के समान प्रतीत होते हैं। और उनके अन्तःअवस्थित भगवान् ही मस्तिष्क, पैर व हाथों को गति देता है। एक बार मैंने मावा-विष्ट अवस्था में देखा था। — केवल एक ही वस्तु ने विश्व के नाना पदार्थों व जीवित प्राणियों का रूप धारण कर लिया है।.....एक मोम का घर, मोम का बगीचा, मोम के मनुष्य, मोम की गाय, सब वस्तुएँ मोम की ही वनी हैं----मोम के अतिरिक्त और कुछ नहीं है।.....(श्री श्रीरामकृष्ण कथामृत प्रथम खण्ड, पूठ ४३७।)

"एक दिन मुझे यह दर्शन हुआ कि प्रत्येक वस्तु विशुद्ध आत्मा है। मन्दिर मे रखे पात्र, वेदी, मनुष्य, जानवर—समी विशुद्ध आत्मा हैं। और एक पागल के समान मैं प्रत्येक वस्तु पर पुष्प वृष्टि करने लगा। जो वस्तु भी मुझे दिखाई देती थी, उसी की पूजा करने लगा।...."

हो ढारा इस अनुभूति को प्राप्त कर लेगा । उनका कार्य केवल अपने शिष्यों को स्वस्थ-मन व निष्कपट बनाना था ।

परन्तु इस प्रकार भगवान् से स्वांत्मना ओत-प्रोत व्यक्ति के नैतिक प्रमाव की थाह कौन ले सकता है ? यह स्पष्ट है कि जिस प्रकार शरद ऋतु के मघु मे खजूर की गन्व मिली रहती है, उसी प्रकार उनकी प्रशान्त व मुस्थिर दिव्य दृष्टि उनके मास मे मिश्रित थी, और उनके वह क्षुघार्त युवक शिष्य, जो कि उनकी प्रत्येक अगभगी व गतिविधि को आग्रहपूर्वक पान करते थे, उनकी रसनाओ पर वह मघु चूता रहता था । परन्तु उन्हें स्वय इस बात का कोई मान न था । उन की यही धारणा थी कि उन्होंने उन्हें स्वतन्त्र छोड रखा है । उनका विश्वास था कि जिस प्रकार चमेली का पुष्प वायु के द्वारा अपनी गन्व चारो तरफ फैला देता है, उसी प्रकार उनके द्वारा भगवान् अपनी सुवास चारो ओर फैला रहे हैं । चमेली के पुष्प को तुम्हे विश्वास दिलाने के लिए कोई प्रयत्न नही करना पडता । तुम्हे केवल यही करना होता है कि उसकी ताजी मुगन्घ को सूंघो ।

इस प्रकार रामकृष्ण की शिक्षा का यह महत्त्वपूर्ण अश था । मनुष्य को अपने देह, इन्द्रियो व आत्मा को, निष्कपट, पवित्र, निष्कलक, अक्षुण्ण व सृष्टि के आदिमतम व्यक्ति आदम की तरह तरुण रखना चाहिये ।

और इसकी सफलता के लिए सबसे पहले ब्रह्मचर्य के नियम का पालन करना आवश्यक है ।

यह नियम, जिसे हमारे पाश्चात्य गिर्जा-विरोधी, सरल अज्ञता के साथ, रोम के चर्च का ही एकाधिकार बताते है, और जिसके विरुद्ध वे अपने पुराने व कुण्ठित वाणो का प्रहार करने से कभी विरत नहीं होते, उतना ही प्राचीन है जितना कि यह विश्व—(यद्यपि सारा ससार यदि कठोरतापूर्वक इसका पालन करता, तो इसका अस्तित्व अधिक दिन तक न रह सकता) । समस्त श्रेष्ठ योगियो, अधिकाश उच्चकोटि के आदर्शवादियो, एव आघ्यात्मिक शक्ति के उत्क्रप्ट घटाओ ने स्वय स्पष्ट रूप से इस तथ्य का अनुमुव किया है कि यौन शक्ति के क्षय के निरोधस्वरूप एकाग्र व नियत्रित मन तथा सचित स्त्रजन-शक्ति की कितनी मयानक तांकत पैदा हो जाती है । यहाँ तक कि वीयोवन, बालजक और पलाबर्ट सदृश धर्म के सम्बन्ध मे सर्वथा स्वतत्र विचार रखनेवाले व इन्द्रियवादी व्यक्तियो ने भी इसका अनुमव किया है ।

वीयोवन ने एक दर्फ काम-वासना की प्रताडना का प्रतिरोध करते हुए कहा था, ''उच्नतर उद्देश्य के लिए मुझे इसकी रक्षा करने दो ।'' (परमात्मा व सूजनात्मक कला के लिए) । भगवत्-प्रेमी व्यक्ति और भी इडतर कारण से अपने

अन्दर किसी प्रकार के कामविकार को सहन नही कर सकते । क्योकि वे जानते हैं कि वासना से आवढ व कलुषित घर मे मगवान् आने से इनकार कर देंगे । (न केवल दैहिक यौन सयम ही पर्याप्त है, अपितु मानसिक रूप से काम-वासना का परित्याग और मी अधिक आवश्यक है। यदि मन के अन्दर प्रवल काम-वासना छिपी हुई है, तो दैहिक व्रह्मचर्यपालन सर्वथा अपर्याप्त है। कारण, यह एक प्रकार की नपुसकता है, जो कि एक और पाप है—स्वतन्त्रता नही।) हिन्दू सन्यासियो के लिए यह व्रह्मचर्य का नियम अत्यन्त कठोर है। और रामकृष्ण के सदृश कोमल, प्रशान्त व प्राय. नारीप्रकृति व्यक्ति से लेकर विवेकानन्द के समान अदम्य उत्साही, आवेगमय, व कठोर व्यक्ति तक, सभी श्रेणियो के आव्यात्मिक पथप्रदर्शको ने इस सम्वन्ध मे लेशमात्र भी शियिलता प्रदर्शित नही की है।

"यदि मगवान् को पाना है तो पूर्ण ब्रह्मचर्य का पालन करना हो होगा। जो व्यक्ति बारह वर्ष तक पूर्ण ब्रह्मचर्य का पालन करता है, उसे अतिमानव शक्ति प्राप्त हो जाती है। उसके अन्दर एक नव इन्द्रिय का जन्म हो जाता है, जिसे वुद्धि इन्द्रिय कहते हैं। वह प्रत्येक वस्तु को जान सकता है, और सब वस्तुओ का स्मरण रख सकता है। कामिनी-काख़न का परित्याग परम आवष्यक है।"

दारिद्रच, पवित्रता, सेण्ट फान्सिस-प्रवर्तित रहस्यवादी विवाह, गिर्जा और अन्य शास्त्रो के नाना विवान, यह सब गौण वस्तुएँ है। कारण, पूर्व और पश्चिम की समस्त समभावापन्न आत्माएँ एक से ही सिद्धान्तो व परिणामो पर पहुँची हैं। साधारणतया इसे इस प्रकार कहा जा सकता है कि जब कोई व्यक्ति अपने--आपको आन्तरिक जीवन के प्रति समर्पण करता है (उसे ईसा, शिव या कृष्ण आदि, किसी नाम से भी क्यो न कहे, या वह कोई कला व दार्शनिक शुद्ध विचार ही क्यो न हो) "तो उसका अपनी इन्द्रियो पर पूर्ण अविकार आवश्यक है।"<sup>2</sup>

किन्तु इतना ही पर्याप्त नही है। जो मनुष्य (उनकी ही संख्या अधिक है) ससार मे रहते हैं, और वही पर रहकर कार्य करते है, उनका मी अपने कार्य के लक्ष्य तया उसका पोपण करनेवाली वौद्धिक मावनाओ पर वैसा ही पूर्ण आविपत्य आवश्यक है। उन्हे यह घ्यान रखना आवश्यक है कि जिस कार्य के प्रति वे

- १. श्री श्रीरामकृष्ण कथामृत, प्रथम व द्वितीय भाग देखिए, पृ० सख्या क्रमशः २४२ व २२३ । रामकृष्ण ने इस प्रश्न पर मिथ्या सकोच को त्यागकर सरल भाव से आलोचना की है ।
- २. श्री श्रीरामकृष्ण कथामृत, अच्याय २, पृ० २२३ ।

## Downloaded From - https://preetamch.blogspot.com

#### २२२ \* रामकृष्ण

अनुरक्त हैं, वह चाहे कितना ही महान् व पवित्र क्यो न हो, वे उसके गुलाम न हो जायँ।<sup>9</sup>

तुम काम से भाग नही सकते, क्योकि प्रकृति तुम्हे काम करने के लिए बाव्य करती है। और जब कार्य करना ही है, तो उसको उचित रूप में ही क्यो न किया जाय । यदि अनासक्त भाव में कार्य किया जाता है तो वह मगवान् तक पहुँचा देता है और लक्ष्य प्राप्ति का साधन बन जाता है—और वह लक्ष्य मग-वान् ही है।

''अनासक्ति का अर्थ'' अच्छे व वुरे अविवेक, उत्साहहीनता, अथवा सत्कर्म के प्रति प्रीति का अमाव नही है, अपित् केवल नि.स्वार्थपरता है।

"अनासक्त भाव से कार्य करने का अर्थ इस लोक व परलोक मे किसी पुरस्कार की आजा व दण्ड की आशका को त्यागकर कार्य करना है ।... " किन्तु रामकृष्ण के अन्दर मानविकता इतनी प्रवल यी कि वे अच्छी तरह जानते थे कि दुर्वल मनुष्य के लिए इस आदर्श तक पहुँचना अत्यन्त दुर्लभ है ।

''अनासक्त होकर कार्य करना, विशेषत: आजकल केयुग मे अत्यन्त कठिन है, और केवल कुछ चुने हुए व्यक्ति ही उस आदर्श तक पहेंच सकते हैं। . .''

परन्तु इस अनासक्ति को अवस्था को प्राप्त करने की अभिलापा करना सबके लिए एक सामान्य कर्त्तव्य है, और उत्साहपूर्ण प्रार्थना और सच्ची दानशीलता उसके सहायक हैं।

परन्तु ठहरिए । दानशीलता एक द्वयर्थक शब्द है । दानशीलता व मानविकता (मानवप्रेम) प्राय. पर्यायवाची शब्द के रूप मे प्रयुक्त किए जाते हैं । परन्तु राम-कृष्ण के मन मे मानविकता के प्रति एक ऐसा अद्मुत अविश्वास भरा हुआ था, जो डिकैन्स व मीरावू सदृश पाञ्चात्य व्यङ्गलेखको को भी मात करता था । और

१ सशयवादी अठारहवी शताव्दी में भी पश्चिम के कुछ श्रेष्ठतम कलाकारों व अभिमानी ईसाई पढितों में अपनी कृतियों के प्रति यह अनासक्ति की भावना देखी जाती है । हैण्डल और ग्लक सदृश अभिमानी एव हैस और मोजार्त के समान अनुभूतिशील सह्दूवयता-सम्पन्न व्यक्तियों में इस अनासक्ति की मैं प्रशसा करता हूँ । उनमे से प्रत्येक अपनी मृत्यु के वाद अपनी रचनाओं के भाग्य के प्रति उदासीन ये और उन्होंने रैसीन के समान सृजन-शक्ति के पूर्ण प्रवाह में ही अपनी रचनाओं को नष्ट होने के लिए छोढ दिया था । मैं यहाँ तक कहने का साहस करता हूँ कि कोई भी व्यक्ति इस ऊँचाई तक पहुँचे विना महानु नही हो सकता ।

वे उपहास व विद्रपपूर्वक कुछ मानवप्रेमियो को मक्कारी का भण्डाफोड किया करते थे, यद्यपि उनके इस कार्य से बहुत से सहृदय व्यक्तियो को आघात पहुँचने की भी आशङ्क्षा थी । वे अपने विष्ठक्त शिष्यो को दिखावटी मानवप्रेम से वचने के लिए प्राय: उपदेश किया करते थे । मनुष्य के मन की गुप्त गति-विधियो के बारे मे अपनी स्वमावसिद्ध अन्तर्ष्ट ष्टिट से उन्होंने यह अच्छी तरह जान लिया था कि मानवप्रेम के सम्बन्ध मे की जानेवाली घोषणाओ व कार्य-कलापो के मूल मे प्राय अहङ्कार, दम्म, यशोलिप्सा, अथवा केवल एक ऐसा निर्श्वक आन्दोलन, जिसके पीछे वास्तविक मानवप्रेम की कोई मावना न होकर केवल जीवन की उवा देनेवाली एकरसता को विनष्ट करने की मावना होती है, के अतिरिक्त और कुछ नही होता । जब कोई व्यक्ति किसी मिखारी की झोली मे पैसा डालता है, तो वास्तव मे वह अपनी दुश्चिन्ता व दु स्वप्न से बचने के लिए ऐसा करना है, उस अभागे की सहायता करने के लिए नही । मलिक महाशय ने जब रामकृष्ण से हास्पिटलो की प्रतिष्ठा व पीडितो की सहायतार्थ कार्यों के वारे मे कहा, तो उन्होंने उत्तर दिया '---

''ही ठोक है। परन्तु एक शर्त है कि तुम्हे दूसरो की मलाई के कार्य करते समय अनासक्त (अर्थात् सर्वथा नि स्वार्थ) रहना होगा।''

जब वे प्रसिद्ध उपान्यासकार वकिमचन्द्र चैटर्जी, अथवा एक पत्र (हिन्दू पैट्रियट) के व्यवस्थापक प्रभृति सासारिक व्यक्तियो से वातचीत करते थे तो वे प्राय उत्तेजित हो उठते थे। जिन मनुष्यों के मुख सत्कार्यो---मार्ग निर्माण व अन्य जनहिंतकारी कार्यों की तालिका से मरे रहो हैं, उनके इरादो, उनकी आत्मा की गम्भीरता और सबसे बढकर उनके कार्यों के सम्वन्ध मे रामकृष्ण की धारणा बहुत नीची थी। वे कहा करते थे कि एक पतित आत्मा से किसी वास्तविक व स्थायी अच्छाई की आशा निर्र्थक है। इसलिए सबसे पहले मनुष्य को अहड्यार का त्याग करना चाहिए, और जब तक वह ऐसा नही करने तब नक वह ससार के लिए कोई मङ्गल कार्य नही कर सकते।

इस सम्बन्ध मे रामकृष्ण के विचारो को ठीक तरह समझने के लिए, मैंने रामकृष्ण के जीवित शिष्यों मे सबसे अधिक प्रामाणिक स्वामी शिवानन्द और रामकृष्ण की शिक्षाओ और उनके आदर्शों के प्रचारक अशोकानन्द से अनेक प्रस्त पूछे हैं, और उन्होंने बडे यत्नपूर्वक मेरे प्रश्नो के उत्तर दिये हैं। परन्तु रामकृष्ण के मक्रिय मानवप्रेम के पोपक उपयुक्त कुछ एकाकी दृष्टान्तो के होते हुए मी, शब्दो के द्वारा जनहितसाधना उनकी शिक्षा मे एक मुख्य स्थान रखती है, इस बात को वे प्रमाणित नही कर सके। यदि हम यह स्मरण नही रखते कि

रामकृष्ण ने स्वार्थरहित प्रेम के विना मानवप्रेम की तरह ही वैयक्तिक मोक्ष के अहङ्कार को भी त्याज्य वतलाया है, और उनका लक्ष्य प्रत्येक मानवहूदय में उदारता का दोपक प्रज्वलित करना है, तो उस पाज्चात्य दृष्टिकोण के अनुसार जो कि अच्छे इरादो की अपेक्षा कार्य को और वैयक्तिक मोक्ष की अपेक्षा दूसरो को मलाई को अधिक महत्त्व देता है, उनकी शिक्षा के प्रति (में सत्यनिष्ठा के साथ कहता हूँ) यह एक गमीर अभियोग होगा ।

तो आत्मप्रेम व उदारता मे क्या अन्तर है ?<sup>9</sup> हमारे अन्दर से विनिर्गत उस प्रेम का नाम उदारता है, जो व्यवहार में अपने व्यक्तित्व, परिवार, सम्प्र-दाय व देग तक सीमित न हो । अपने व्यक्तित्व, परिवार, सम्प्रदाय व देश के प्रति आसक्ति ही आत्मप्रेम कहलाता है । इसलिए उस उदारता की साधना व अम्यास करना चाहिए, जो मनुष्य को ऊपर उठाकर मगवान तक ले जाती है ।<sup>२</sup>

रामकृष्ण की दृष्टि मे उदारता, सब मनुष्यों के अन्तर्वर्ती मगवान् के प्रेम से न्यूनतर कोई वस्तु नहीं है । कारण, भगवान् ही मनुष्य के रूप मे अवतरित होते हैं।<sup>3</sup>

मनुष्य के अन्दर निवास करने वाले मगवान् को जव तक कोई व्यक्ति प्रेम नहीं करता, तव तक वह मनुष्य को भी सच्चे अर्थी मे प्रेम नही कर सकता, और इसलिए उसकी सहायता मी उसके ढारा समव नही । और इससे यह स्वामाविक परिणाम भी निकलता है कि जव तक कोई व्यक्ति प्रत्येक मनुष्य मे भगवान् के दर्शन नही करता, तव तक वह वास्तव मे भगवान् को नही जान सकता । ४

- १ यह कहने की आवध्यकता नही कि ''आत्मप्रेम'' घट्य अपने प्राचीन रूढि-गत 'अपने प्रति प्रेम' के अर्थ मे प्रयुक्त हुआ है ।
- २. श्री श्रीरामकृष्ण कथामृत, प्रथम भाग पृ० २६१ ।
- २. "तुम भगवान को ढूँढते हो ? ठीक है, तो मनुष्य के अन्दर उसकी खोज करो । भगवान जिस प्रकार मनुष्य के अन्दर अपने-आपको प्रकट करते हैं, उस प्रकार अन्य किसी पदार्थ मे नही करते । वस्तुतः मगवान सभी वस्तुओ मे रहते हैं, परन्तु अन्य पदार्थों मे उसको शक्ति का प्रकाश कमोवेश विद्यमान है । मनुष्य के अन्दर प्रकट होकर मगवान् ने रक्त-मांस मे अपनी शक्ति का सबसे अधिक प्रकाश किया है ।.. मनुष्य भगवान् की सवर्तेक्टट अभिव्यक्ति है ।" (श्री श्रीरामकृष्ण कथामृत, प्रयम भाग, पु० ३५०) ।
- ४ "प्रत्येक मनुष्य के अन्दर मगवान् का दर्शन ही पूर्ण ज्ञान की प्राप्ति है।" (श्री श्रीरामकृष्ण कथामृत, द्वितीय खण्ड)।

रामकृष्ण मठ के वर्तमान प्रधानाष्यक्ष व उनके आदर्शों की सत्य भावना के प्रचारक स्वामी शिवानन्द ने मुझे यह पक्तियाँ लिखी<sup>9</sup> हैं, जिनका आघ्यात्मिक अर्थ पास्कल की रचनाओ का अघ्ययन करनेवाले पाठको को परिचित प्रतीत होगा :

''ऐसा प्रतीत होता है कि आप मनुष्य के अन्तर्वर्ती मगवान् और उसकी सेवा के लिए प्रेरित करनेवाली सार्वमौम वेदना को चेतना मे एक पार्थक्य की कल्पना करते हैं। परन्तु मुझे ऐसा अनुभव होता है कि यह मन को एक ही अवस्था के दो विभिन्न पहलू हैं, विभिन्न अवस्थाएँ नही है। मनुष्य के अन्तर्वर्ती मगवान् की उपलव्धि द्वारा हो मनुष्य की दु ख-वेदना की गमीरता का सम्यक् अनुमव हो सकता है। कारण, उसके बिना मनुष्य की आघ्यात्मिक दासत्व की अवस्था, और उसकी पूर्णता व दिव्य आनन्द के अमाव की अवस्था हमारी आत्मचेतना को स्थूल साक्षी के रूप मे प्रभावित नही करती। मनुष्य के अन्दर देवत्व का निवास होते हुए भी मनुष्य की वर्तमान अज्ञता व उसके परिणामस्वरूप होने वाले कप्टो की दुःखदायक अनुभूति ही हमे मनुष्य जाति की सेवा के लिए प्रणोदित करती है। अपने व दूसरो के बीच इस दिव्य आत्मा का अनुभव किए विना सच्ची सहानुभूति, सच्चा प्रेम, और सच्ची सेवा असमव है। इसी कारण रामकृष्ण अपने शिष्यो को आत्मोपलब्धि कराना चाहते थे, अन्यथा वे अपने-आपको कमी भी मानव-जाति की सेवा मे उपयुक्त रूप से अपित नही कर सकते।<sup>२</sup>

परन्तु इस वीच मे जबकि मानव-समाज यंत्रणा मोग रहा है, परित्यक्त होकर, मृत्यु के मुँह मे जा रहा है, क्या उसे विना सहायता के छोड देना चाहिए ?

१ ७ दिसम्बर, सन् १६२७।

२ और पुनः स्वामी अशोकानन्द ने लिखा : ''साधारण स्तर पर प्रेम और सहानुभूति से सेवामाव का उदय होता है । परन्तु... जव हम वेदनापीहित मानव-समाज को मगवान के ही विभिन्न रूपोर्भ देखने लगते हैं, तव हम मनुष्य के अन्दर भगवान की ही विभिन्न रूपोर्भ देखने लगते हैं, तव हम मनुष्य के अन्दर भगवान की चेतना को ही सेवा के प्रेरक माव के रूप मे देख पाते हैं, और इस प्रकार की सेवा ईश्वरोपलव्यि का एक शक्तिशाली साधन बन जाती है ।'' (प्रवुद्ध भारत, फरवरी, सन् १९२०) । परन्तु यहाँ क्या मैं अपना यह विश्वास प्रकट करने का साहस कर सकता हूँ कि मनुष्य मे देवत्व की भावना को भूलकर, पीड़ित मनुष्यो के प्रति केवल उसी वेदना के कारण, सहानुभूति या उसकी सेवा कही अधिक सुन्दर, पवित्रतर ब १५

और विवेकानन्द ने इस कार्य मे अपनी सर्वग्राही तीव मावना और कर्म-णक्ति पूर्णरूप से लगा दी। उसकी प्रकृति अपने गुरु को प्रकृति से सर्वथा एक विभिन्न नमूने की प्रकृति थी, जो दीन-दु खियो की सेवा के लिए एक दिन व एक मुहूर्त की भी प्रतीक्षा न कर सकती थी। वह अपने रक्त-मास मे उसकी पीडा का अनुमव करते थे। दु.स्वप्न के समान दिन-रात वह उनको वेचैन किए रखती थी। उसके कारण वह निराश होकर क्रन्दन करने लगते थे। रामकृष्ण की आत्मा अपने अन्तिम दिनों में जिस शान्ति के अन्दर तैरती थी वह शान्ति विवेका-नन्द के अन्दर विद्यमान न थी। रामकृष्ण की वैदेही आत्मा पाप-पुण्य से अतीत, परात्पर के द्वन्द्वातीत क्षेत्र मे विचरण करती थी।

"परमात्मा अच्छे व बुरे दोनो के प्रति समान रूप से अनासक्त है। वह प्रदीप के आलोक के समान है। तुम इसके प्रकाश में जिस प्रकार पवित्र धर्म-पुस्तकों का अध्ययन कर सकते हो, उसी प्रकार जाली दस्तावेज का भी निर्माण कर सकते हो। ससार में हम जो कुछ भी पाप, अमगल व दुःख-दारिद्रय देखते हैं, वे हमारी हष्टि में ही पाप, अमगल व दुःख हैं। परम ब्रह्म इन सबसे उपर व अतीत है। उसका प्रकाश अच्छे व बुरे दोनों को एक समान प्रकाशित

उच्चतर वस्तु न्हों हैं ? निरन्तर देवत्व का चिन्तन करने की अपेक्षा, उसे भूल जाना समवतः देवत्व के अधिक निकट है । कारण, ऐसा करने मे, ''आसक्ति'' का—जिस अर्थ मे उसका रामकृष्ण ने प्रयोग किया है, लेशमात्र मी नहीं पाया जाता ।

१ सन् १८८६ की मुन्दर जीवत घटना, जो प्रत्यक्षदर्शी स्वामी शिवानन्द ने मुझे वताई थी, लागे वर्णन करूँगा ।

करता है।<sup>1</sup> ससार के तथ्यों को उनके वास्तविक रूप मे ही ग्रहण करना चाहिए। मगवान को लीला को स्पष्ट रूप से समझने की क्षमता मनुष्य की शक्ति से बाहर है।<sup>2</sup> मैं देखता हूँ और अनुभव करता हूँ कि वलि-पशु, यूपकाष्ठ व जल्लाद तीनो एक ही पदार्थ से बने हैं। " आह । यह कैसा अद्मुत दर्शन है।"

हाँ, यह दिव्य दर्शन समुद्र की सकरुण दिव्यच्छटा के समान है। और यह अच्छा ही है कि समस्त सृजनकारी महान् आत्माएँ समय-समय पर इसमे गोता लगाकर एक नवीन शक्ति प्राप्त करती हैं। रामकृष्ण ने भी अपने कोमल हृदय के तलदेश में समुद्र का यह शक्तिशाली गर्जन व लवणाक्त वैवाल सचित किया हुआ था, यह अच्छा ही है । परन्तु सावारण मनुष्यो के लिए यह समव नही है । उन्हें भय से पागल व जड हो जाने का खतरा है । उनकी दुर्वलता परमात्मा के साथ आत्मा का समन्वय घटाने मे असमर्थ है। उनका जीवन-स्फुलिंग जिससे निर्वापित न हो जाय, इसके लिए "सच्चिदानन्द के समुद्र के ऊपर अह (ego) को जादूयण्टि सुरक्षित रखने की आवश्यकता है।" यद्यपि यह 'जल के ऊपर खीची गई रेखा' से अधिक और कुछ नहीं है, परन्तु ''यदि तुम इसे हटा लेते हो तो एक निरवच्छिन महासमुद्र के अतिरिक्त और कुछ न रहेगा ।" ४ इसलिए मँवर के विरुद्ध रक्षा के तौर पर इसे कायम रखो । परमात्मा ने अपनी सन्तानो के लडखडाते हुए कदमो को सहारा देने के लिए स्वय ही इस यष्टिका की व्यवस्था की है। वे भी मगवान के ही हैं। रामकृष्ण से जो शिष्य उत्सुकतापूर्वक पूछते थे . ''प्रभु ! आप हमें उनकी कथा कहते हैं जिन्होंने 'सोऽहम्' (मैं वह हूँ) इस ऐक्य की उपलव्धि कर ली है । ' परन्तु जिन्हे वह एकत्ववोघ प्राप्त नहीं हो सकता, और जो कहते हैं 'तुम मैं नही हो, तथापि मैं तुम्हारी तलाश मे हूँ ?' उनका क्या होगा ?" इन्हे वे विश्वासोत्पादक मृदु हास्य के साथ उत्तर देते थे : ''तुम भगवान् को 'तुम' कहो या 'मैं वह हूँ' कहो, इससे कोई अन्तर नही पडता। जो मनुष्य 'तूम' के द्वारा उसकी उपलब्धि करते है, भगवान् के साथ उनका एक अत्यन्त मधुर सम्वन्ध है। यह एक पुराने विश्वस्त भृत्य के साथ स्वामी के सम्वन्ध के समान है। उनकी आयु ज्यो-ज्यो वढती जाती है, त्यो-त्यो स्वामी अपने मित्र भूत्य के ऊपर अधिकाधिक निर्मर होता जाता है । और वह

१ श्री श्रीरामकृष्ण कथामृत, प्रथम भाग, पृ० ६१ व ८७ ।

- २ अी श्रीरामकृष्ण कथामृत, प्रथम भाग, पू० १०१।
- ३ श्री श्रीरामकृष्ण कथामृत, द्वितीय भाग, पृ० ४३७।
- ४ श्री श्रीरामकृष्ण कथामृत, द्वितीय माग ।

प्रत्येक गंमीर मामले मे उसका परामर्श लेता है । और एक दिन....स्वामी उसे अपने हाथ से पकडकर ले जाता है, और अपनी गद्दी पर लाकर बैठा देता है । नौकर घवराकर पूछता है, 'मेरे मालिक यह क्या कर रहे हो ?' परन्तु स्वामी उसे अपने सिंहासन पर अपने निकट बैठाकर कहता है, 'मेरे प्यारे । तुम और मैं एक ही हैं ।'

रामकृष्ण अपने प्रत्येक शिष्य के वैयक्तिक दृष्टिक्षेत्र के अनुसार अपने विचार को उसके अनुकूल बना लेते थे, और मानवीय आत्मा के भगुर सतुलन को विनष्ट करने के स्थान पर वे उस सतुलन के उपादानो को उचित परिमाण मे जुटाकर उसे सावधानी से प्रतिष्ठित करने का प्रयत्न करते थे। विभिन्न व्यक्तियों के मानसिक गठन के अनुसार वे अपनी शैली को इतनी जल्दी परिवर्तित कर लेते थे कि अनेक बार उनके विचार परस्परविरोधी प्रतीत होने लगते थे।

एक ऐसा व्यक्ति जो निरन्तर, साधारण मनुष्यो को जीवन-यात्रा को निय-त्रित करने वाले नियमो से अतीत, परब्रह्म के अविच्छिन्न सान्निच्य मे रहता है, उसके प्रति यह आशका की जा सकती है कि वह दैनिक कर्मों के असख्य यूक्ष्म-मेदो को समझने व उनका नेतृत्व करने में असमर्थ सिद्ध हो सकता है। परन्तु रामकृष्ण के वारे से सत्य सर्वथा इसके विपरीत था। माया के बन्धनो से मुक्त हो जाने के कारण, उनके दृष्टि रोधक कुसस्कार व धार्मिक असहिष्णुता का आव-रण तथा मन और हृदय की सकुचितता पहले ही दूर हो चुके थे। और उनके स्वतन्त्र व उदात्त विचार के मार्ग मे कोई रुकावट न रहने के कारण वे प्रत्येक

१. मुकर्जी रचित पूर्वोक्त ग्रन्थ, पृष्ठ १६१।

वस्तु व प्रत्येक मनुष्य के बारे मे सहास्य सरल वृद्धि के साथ विचार करते थे। उनकी सुकरात की शैली से की हुई एक भी आलोचना आजकल के श्रोताओ को आश्चर्य मे डाल सकती है। गैलिलीवासियो की अपेक्षा मोण्टेने व डरेस्मस के अधिक निकटतर हैं। उनकी व्यगमगी व आनन्ददायक विनोद मनुष्य को ताजगी व सजीवता प्रदान करते हैं। वगाल की उष्ण आबोहवा ने स्वमावत: अतिमावुक नवयुवको के मस्तिष्क पर उनके प्रमाव को अवश्य ही द्विगुणित कर दिया होगा। यहाँ मैं उनके केवल दो दृष्टान्त देता हूँ: हाथी और साँप की कहानियाँ। पहली कहानी मे रामकृष्ण ने मनोरजक व्यग के साथ अपने शिष्यो को हिंसा व सर्वया अप्रतिरोध की दो सर्वया विरोधी चरमावस्थाओ के प्रति सतर्क किया है। दूसरी कहानी मे वे अपने प्रति ही कटाक्ष करते प्रतीत होते हैं: उन्होंने अनैतिकता व कर्म के प्रति उदासीनता के।खतरो को देखा था, जिनसे युवक मस्तिष्को को विश्वव्यापी मगवान् के आतपाघात (Sun Stroke) होने का मय है। और उन्होंने व्यग-परिहास के धूँसाथ हमारे चारो ओर व हमारे अन्दर मगवान् की सत्ता व उसके विभिन्न रूपो व नियमो की व्यापकता की थाह ली थी।

"एक बार का जिक्र है कि जगल मे एक महात्मा रहते थे। उनके हाथा अनेक शिष्य थे। एक दिन उन्होंने अपने शिष्यो को निम्नलिखित उपदेश दिया : उन्होंने कहा, 'परमात्मा प्रत्येक पदार्थ मे वसते हैं । इसलिए हमे ससार के प्रत्येक पदार्थ के आगे मक्तिपूर्वक प्रणाम करता चाहिए।' ऐसा मौका हुआ कि उनका एक शिष्य जगल मे समिघाएँ चुनने के लिए गया। अचानक उसने यह भोर सुना, 'हट जाओ । हट जाओ । एक पागल हाथी आ रहा है ।' तत्काल सव इघर-उवर भाग गए, परन्तु वह अकेला इस प्रकार तर्क करने लगा, 'हायों भी परमात्मा का ही एक रूप है। तो मुझे क्यो मागना चाहिए ?' इसलिए वह वही पर खडा रहा और हायी को भगवान् के रूप मे प्रणाम करके उसका स्तुतिगान करने लगा । महावत ने चिल्लाकर कहा, 'अपने आपको वचाओ ! वचाओ !' ....परन्तु शिष्य वहाँ से एक कदम भी न हटा। हाथी ने उसे अपनी सूंड से ऊपर उठाकर दूर फेक दिया । विचारा चोट खाकर व लहूलुहान होकर वेसूघ व निश्चेष्ट पडा रहा। जब उसके गुरु ने यह सवाद सूना तो वह अपने शिष्यों के साथ भागे हुए उसकी सहायता के लिए घटनास्थल पर पहुँचे । वे उसे उठाकर घर के अन्दर ले गए और उसके घावो की मरहम-पट्टी की । जव उसे होश आया, तो उन्होने उससे पूछा, 'जव तुमने महावत को चिल्लाते हुए सुना था, तो बचने का प्रयत्न क्यो नही किया ?' युवक शिप्य ने उत्तर दिया, 'हमारे गुरु ने हमे अभी शिक्षा दी थी, कि परसात्मा प्रत्येक जीवित प्राणी मे विद्यमान है।

इसलिए मैंने हाथी को मो परमात्मा ही समझकर उस स्थान को छोडना उचित न समझा ।' गुरु ने उसले कहा, 'वत्स ! यह ठीक है कि हाथी में मौ परमात्मा प्रकट हुआ था । परन्तु क्या महावत-परमात्मा ने तुम्हें वचने के लिए नहीं कहा था ? यह बिल्कुल ठीक है कि परमात्मा प्रत्येक वस्तु मे विद्यमान है । परन्तु यदि वह हाथी मे विद्यमान है, तो क्या वह यदि अधिक नही तो उतने ही परिमाण मे महावत मे विद्यमान नही है ? तो तुमने उसकी चेतावनी पर व्यान क्यों नहीं दिया ? '।''

और नीचे तरुण विवेकानन्द के साथ ठाकुर के एक णरारतपूर्ण वार्तालाप का सार देता हूँ:

सर्ण श्रीरामकृष्ण . (सहास्य)...नरेन्द्र र तू क्या सोचता है । ससारी व्यक्ति प्राय. ईश्वर-मक्त पुरुषों के वारे में अनेक कटु वाते कहते हैं । किन्तु देख । जव हायी चलता है, तो उसके पीछे कुत्तों का झुढ व अन्य कितने जीव-जन्तु चीत्कार करते हुए मागते हैं । परन्तु वह एक वार भी पीछे फिर कर नहीं देखता, और सीघा अपने रास्ते पर आगे वढता जाता है । वत्स ! यदि तेरी पीठ के पीछे, मनुष्य तेरी निन्दा करें तो तू क्या करेगा ?"

नरेन्द्र : (घृणापूर्वक) : 'मैं उन्हे सढक मे मेरे पीछे भौकनेवाले कुत्तो को तरह समझूँगा ।''

श्रीरामकृष्ण : (हॅंसते हुए) : "नही, नहीं, वेटा । इतनी टूर तक नही ! याद रखो, जड व चेतन समी मूतो में ईश्वर का वास है । इसलिए प्रत्येक वस्तु सम्मान के योग्य है । तयापि मनुष्यो से सम्वन्व स्यापित करते समय हमें यह देखना चाहिए कि हम साबु पुरुषो की ही सगति करे, दुष्टो की नही । यह ठीक है कि ईश्वर व्याघ्र के अन्दर मी विद्यमान है । परन्तु इसका यह अर्थ नही कि हम व्याघ्र को अपने आसिंगन-पाश में वाँवकर हृदय से लगा ले !" (शिष्य हॅंसने सगे)

नरेन्द्र : ''यदि दुण्ट लोग अपमान करें तव भी क्या चुप ही रहना चाहिए ?''

श्रीरामकृष्ण : "एक समय कुछ ग्वाले एक भैदान मे गाये चरा रहे थे। उस मैदान मे एक भयानक जहरीला साँप रहता था। एक दिन एक महात्मा उस रास्ते से गुजर रहे थे। लडके दौडकर उनके पास आये और चिल्लाकर कहने लगे, 'महात्माजी, इघर से मत जाइए, उघर साँप रहता है !' महात्मा ने कहा,

- १ श्री श्रीरामऋष्ण कथामृत, प्रथम खण्ड, पृ० १६।
- २. नरेन्द्र विवेकानन्द का ही पहला असची नाम है।

## Downloaded From - https://preetamch.blogspot.com

#### रामकृष्ण \* २३१

'वच्चो ! मैं तुम्हारे साँप से नहीं डरता । मैं वह मत्र जानता हूँ जिससे मुझे किसी तरह की तकलीफ नही हो सकती ।' यह कहकर वह अपने रास्ते पर आगे बढ़ चले । 'सौंप ने उन्हे देखा, और फण उठाकर उनकी तरफ लपका । महात्मा ने घीरे-घीरेएक वशीकरण मन्त्र पढा, और साँप केंचुवे के समान निस्तेज व शक्ति-हीन होकर चरणो में गिर पडा । महात्मा ने उससे कहा : 'तुम ऐसा क्यो करते हो ? दूसरो को क्यो तकलीफ देते हो ? मैं तुम्हे एक पवित्र मन्त्र (भगवान का नाम) देता हूँ, इसका जाप करो, इससे तुम्हारी गगवानु में मक्ति होगी, और अन्त मे तुम उसके दर्शन कर सकोगे, और दूसरो को तकलीक पहुँचाने की इच्छा तुम्हारे अन्दर से दूर माग जाएगी ।' यह कहकर उन्होंने सांप के कान मे पवित्र मत्र का उच्चारण किया । सौंप ने प्रणाम करके पूछा . 'हे गुरु ! मैं आत्मरक्षा के लिए किस प्रकार सावना कर्हें ?' महात्मा ने उत्तर दिया, 'पवित्र मन्त्र का जप करो, और किसी जीवित प्राणी की हिंसा मत करो ! मैं कुछ दिन बाद यह देखने के लिए कि तूम कैसे काम करते हो, फिर आऊँगा।' इतना कहकर महात्मा विदा हो गये। इस प्रकार कुछ दिन व्यतीत हो गये। ग्वाल वालको ने देखा कि सौंप ने काटना छोड दिया है। उन्होने उसकी तरफ पत्यर फेंके। वह एक केचुवे की तरह शान्त व अहिंसक वना रहा । एक धैतान ग्वाले ने उसे पृंछ से पकडकर अपने सिर के चारो तरफ घुमाया और एक पत्यर पर कई वार पटक-पटककर मारा । सौंप के मुँह से खुन निकलने लगा, और उसे मरा समझकर ग्वाले ने उसे एक तरफ फेक दिया । रात्रि के समय उमे होश आया, और धीरे-घीरे किसी तरह घिसटकर वह अपने विल तक पहुँच गया। उसका शरीर चोटो से चकनाचूर हो गया था । अनेक दिन वाद, अच्छा होने पर जब वह अस्थि~ चर्मावश्रेष मात्र रह गया, वह मोजन की खोज में वाहर निकला । ग्वालों के मय से वह केवल रात मे ही वाहर निकलता था । महात्मा से दीक्षा लेने के वाद से उसने हिंसावृत्ति का त्याग कर दिया और जहाँ तक भी वन पडता था, वह पत्तियाँ, फल व मिट्टी वगैरह खाकर ही अपनी जीवन-यात्रा करता था। एक दिन महात्मा फिर उसी मार्ग से वापस आये और इघर-उघर साँप की खोज करने लगे। ग्वालो ने वताया कि वह मर गया है। महात्मा को यह सुनकर वडा आश्चर्य हुआ, क्योकि वे जानते थे कि उन्होंने जो मन्त्र दिया है, उसमे यह आव्यात्मिक प्रक्ति है कि जब तक जीवन की समस्या हल नही हो जाती, अर्थात् ईण्वर के दर्शन नही हो जाते, तव तक मृत्यु असम्भव है । उन्होंने साँप का नाम-ले-लेकर जोर से आवाजे लगाकर पुन. उसकी खोज प्रारम्म की । गुरु की

## Downloaded From - https://preetamch.blogspot.com

#### २३२ \* रामकृष्ण

आवाज सुनकर साँप अपने विल से वाहर निकल आया और गुरु को प्रणाम किया।

महात्मा ने पूछा : ''वत्स । कैसे हो ?''

सौंप ने उत्तर दिया . ''गुरुजी । धन्यवाद । ईझ्वर की कृपा से अच्छी तरह हूँ।''

गुरु : ''तो तुम्हारी हड्डी-पसलो क्यो निकल रही हैं ? तुम्हे क्या हो गया है ?''

सर्प • ''गुरु । मैंने आपके आदेशानुसार प्राणि-हिंसा त्याग दी है । और केवल घास-पात खाकर ही जी रहा हूँ, समव है, इसीलिए मैं पहले से कमजोर दिखाई देता हूँ ।''

गुरु: "नही, केवल मोजन के परिवर्तन से यह हालत समव नहीं। कुछ न कुछ और कारण अवश्य है। मुझे साफ-साफ वताओ !"

सर्प : ''ओह ! · · · शायद · हौ, · मुझे याद आ गया, अवश्य और मी कारण है। एक दिन ग्वालो ने मुझे मारा था। उन्होंने पूँछ से पकडकर मुझे कई बार जोर से पत्थर पर पटका था। गरीव वालक ! नही जानते थे कि मेरे अन्दर क्या परिवर्तन हो गया है ! उन्हे क्या पता था कि मैं आयन्दा किसी को न कार्टुगा ?''

गुरु: ''परन्तु क्या पागलपन की वात है। क्या वेवकूफी है। तुम इतने मूर्ख हो कि अपनी रक्षा मी नही कर सकते ! · · · · मैंने तुम्हे दूसरो को काटने से मना किया था, परन्तु जो तुम्हे मारना चाहते हैं, उन्हे डराने के लिए फुकारे मारने से तो मना नही किया ? · · · '

समाज में रहने वाले प्रत्येक नागरिक विशेषतः एक परिवार के पिता को आत्मरक्षा के लिए हिंसा के विरोध का वाह्यप्रदर्शन आवश्यक है। परन्तु साथ ही उसे इस वात से सावधान रहना चाहिए कि वह हिंसा के प्रतिरोध के लिए प्रतिहिंसा को जाग्रत न होने दे।"

इस अन्तिम सूत्र में ''यदि शान्ति चाहते हो तो युद्ध के लिए तत्पर रहो'' इस प्रचलित कहावत की गन्ध विद्यमान है, परन्तु इस कहावत में जो हेत्वामास है, उसे वर्तमान पीढी को अपने-आपको हानि पहुँचाकर व्यक्त करना पडा है। इसलिए में इस सूत्र के व्यावहारिक व नैतिक उत्कर्ष की पुष्टि नही करता, परन्तु इस आध्यात्मिक कहानोकार के व्या-मिश्चित युद्ध हास्य को, जो कि बरबस ला

फोण्टेने की याद दिला देता है, में सदा स्मरण रखूँगा। इसके अतिरिक्त हमें रामकृष्ण को उस शैली पर मी, जो कि विरोधी झंझावातो के आधातो से एक तट से दूसरे तट की तरफ बहते हुए, व निरन्तर मयकर रूप से दोलायमान, कर्म के महापोत मे सहज वुद्धि द्वारा सन्तुलन स्थापित करती है, आवश्यक रूप से विचार करना चाहिए।

यह स्पष्ट है कि वह अहिंसा (किसी को कष्ट न पहुँचाओ) का उसी प्रकार पालन व प्रचार करते थे, जिस प्रकार महात्मा गांधी करते हैं। उनकी यह अहिंसा न केवल मनुष्यो तक ही सीमित थी, वल्कि उसमे प्राणिमात्र का समावेश था।<sup>२</sup>

परन्तु वह गाधी की अपेक्षा अधिक विनोदप्रिय व सर्वतोमुखी व्यक्ति थे। वह कमी कोई कठोर नियम वाँधने के लिए उत्सुक न दिखाई देते थे। परन्तु एक

१. सत्रहवी शताब्दी का प्रसिद्ध फासोसी कहानीकार।

२ यहाँ पर कुछ अन्य सुन्दर कहानियो का गुलदस्ता है .

सर्वप्रथम यह मुन्दर नीतिगल्प : ''मगवान् सब प्राणियो मे निवास करते हैं'' श्री (श्रीरामकृष्ण कथामृत, द्वितीय माग, पृ० १२९)।

एक समय की वात है कि एक मठ के सन्यासी प्रतिदिन मिक्षा के लिए बाहर जाया करते थे। एक दिन सन्यासी ने मिक्षावृत्ति को जाते हए मार्ग में एक जमीदार को एक गरीव मनुष्य को वुरी तरह पीटते हुए देखा ' … यह देखकर सन्यासी ने उसे रोकना चाहा ' ' जमीदार ने अत्यन्त कृपित होकर अपना सारा क्रोय सन्यासी पर ही निकाला, और उसे यहाँ तक पीटा कि वह वेहोश हो गया । मठ के अन्य सन्यासियो को जव यह समा-चार मिला, तो वे मागे हुए आये, और उसे भूमि पर पडा देखकर, वहाँ से उसे साववानी के साथ उठाकर मठ मे ले गये और शय्या पर लिटा दिया । उसके चारो तरफ बैठकर वे उसकी सेवा-शुश्रुषा करने लगे और पखा झलने लगे, उनमे से एक ने उसके मुख मे चम्मच से थोडा-सा दूघ दिया। कुछ समय वाद सन्यासी को होश आया, उसने अपने नेत्र खोले और चारो ओर देखने लगा। वह अपने गुरुमाइयो को पहचानता है या नही, यह जानने के लिए उसके एक साथी सन्यासी ने उसके कान मे जोर से चिल्लाकर पूछा--- 'माई, तुम्हें दूघ किसने पिलाया है ?' सन्यासी ने क्षीण स्वर मे ही उत्तर दिया-- 'माई, जिसने मुझे मारा था, उसने ही मुझे दूघ पिलाया है।'.....'

ही दृष्टि मे किसी प्रश्न के पूर्वापर को तोल लेते थे। इसी का यह परिणाम था कि परमात्मा के इस व्याकुल प्रेमी ने इस माया-जगत मे भी सब प्रज्नो के समा-घान के लिए एक, सुन्दर स्वर्णीर्य मच्यमार्ग का अवलम्बन करने वाली उत्कृष्ट बुद्धि प्राप्त की थी। जगन्माता के समान वह आत्मारूपी पतर्झों को आकाश के स्वर्गीय क्षेत्र मे विचरण करने के लिए ऊपर उडा देता था, परन्तु यदि अभी उनका दूर उडने का समय नही आया है तो वह उन्हे सहज-बुद्धि की ढोरी दारा पुनः पृथ्वी पर खीच लाता था।

एक और क्षुद्र कहानो : (श्री श्रीरामकृष्ण जीवनी, पृ० ६२०) :

(श्री श्रीरामकृष्ण जीवनी, पृ० ४१७, एव श्री श्रीरामकृष्ण कयामृत, द्वितीय भाग, २७० पृष्ठ देखिए----रामकृष्ण स्वय इस अवस्या मे पहुँच गए थे कि वे पूजा के लिए पुष्प भी न तोडना चाहते थे ।)

अन्त मे निम्नलिखित हृदयग्राही दृश्य उपस्थित हुआ, जिसका स्वामी शारदानन्द ने उल्लेख किया :----

''एक दिन (सन् १००४ मे) रामकृष्ण अपने शिष्यो से वार्तालाप कर रहे थे । वह उनके सम्मुख वैष्णव धर्म के मूल सिद्धान्तो की व्याख्या कर रहे थे जिनमे 'सर्वभूत दया' भी एक मूल सिद्धान्त है । 'यह समस्त ससार कृष्ण का है । इस सत्य को अपने हृदय के अन्तरतम मे अनुमव करो, और सव प्राणियो पर दया करो ।' 'सव प्राणियो पर दया करो' उन्होंने यह वाक्य दोहराया और समाधित्य हो गए । वाद में प्रकृतित्य होने पर अस्फुट स्वर मे कहने लगे .सर्व भूत दया ।...दया .दया । ओ ! क्षुद्रादपि क्षुद्र जीव । तुझे लज्जा नहीं आती । तुम दया करने वाले कौन होते हो ? नही । नही । दया असंमव है । उन्हे शिव समझकर उनकी सेवा करो ।... .'

वह संसार को शिक्षा देने के लिए, उन्हे ससार मे रखते थे। परन्तु पहले उन्हे स्वय शिक्षा प्राप्त करने की आवश्यकता थी, उन्हे अपनी तथा अपने चारो और रहने वाले मनुष्यो की प्रकृति और उन सबके अन्दर व्याप्त रहने वाले मागवत तत्त्व की पूर्ण जानकारी प्राप्त करना जरूरो था। उनमे से अधिकाश ने निरन्तर क्रमिक कठिन परिश्रम द्वारा ही उस ज्ञान को प्राप्त किया था। कारण यह ज्ञान उन्हे अपने ही परिश्रम द्वारा प्राप्त करना था, यद्यपि आवश्यकतावश वे गुरु की स्नेहमय सहायता भी ले सकते थे। परन्तु गुरु अपनी इच्छा को कभी उन पर जबर्दस्ती न लादते थे, वे केवल मार्ग प्रदर्शन द्वारा ही उनकी सहायता करते थे। प्राथमिक मख्खिलो मे जब शिष्यगण स्वय अपने घरित्र का निर्माण करते थे, तब केवल कुछ विशेष अपनादो को छोडकर<sup>9</sup> वे उनकी इच्छा मे किसी प्रकार का दखल

"वाद मे नरेन्द्र (विवेकानन्द) ने अन्यान्य शिष्यो के साथ बाहर आकर उन्हे इन शब्दो का गम्मीर अर्थ, जिसे वह पूरी तरह न समझ पाए थे, समझाया । उसने सेवा के सिद्धान्त के प्रकाश में उन्हें उनका अर्थ वतलाया, कि लोकोपकारी सेवा ढारा ही मगवान् के उत्कृष्ट प्रेम की प्राप्ति होती है।" यद्यपि सर्वदा नही, तथापि साधारणतया वे ऐसा करने से इनकार कर देते थे । (जन्होंने विवेकानन्द पर किस प्रकार विजय प्राप्त की, इसका विवरण आप आगे देखेंगे, परन्तू उस समय उस राजकीय शिकार को अपने वश मे करना अत्यन्त आवश्यक था, इसके अतिरिक्त विवेकानन्द ने काफी विरोध भी किया, जैसा कि हम आगे देखेंगे) । यद्यपि रामकृष्ण अपने शिष्यो को स्वतन्त्रता को अक्षण्ण रखना चाहते थे, तथापि क्या वे हमेशा ऐसा करने मे सफल हो पाते थे ? वे असावारण व अद्भुत यौगिक शक्तियो के अधि-कारी थे। परन्तु वह उनका कम से कम प्रयोग करते थे, क्योकि वे रहस्य-मय तरीको को घुणा की दृष्टि से देखते थे, और अलौकिक चमत्कारो के पूर्ण विरोधी थे । अलौकिक चमत्कारो को वे असमव न मानते थे, परन्तू उन्हे निरर्थक व हानिकारक समझते थे। ईसा के समान ही वे उनसे घुणा करते थे। तथाकथित अलीकिक शक्तियाँ उनकी दृष्टि मे आध्यात्मिक पूर्णता के मार्ग मे वाधक थी । यह आघ्यात्मिक पूर्णता उनके अनुसार हृदय के विकास का स्वामाविक फल होनी चाहिए, परन्तु क्या उनका उपर्युक्त शक्तियो पर इतना आविपत्य था कि वे कभी भी उन यौगिक शक्तियो का प्रयोग न करते ? तुलसी (निर्मलानन्द) के साथ उनका तब तक साक्षात्कार न हुआ था। वह बरामदे में वैठकर उनकी प्रतीक्षा कर रहा

Ł

न देते थे। वे केवल अपने अन्तर्वर्ती सूर्यालोक से उन्हे पुण्ट करते थे और इस प्रकार उनकी शक्ति की दसगुनी वृद्धि कर देते थे। साधारणतया जव शिष्यगण

था, उसने देखा कि उसके पास से एक आदमी अस्पिर गति से तन्मय अव-स्था मे गुजर गया है। इस आदमी ने (यह रामकृष्ण थे) विना रुके ही उसकी तरफ एक दृष्टि-निक्षेप किया। तुलसी के हृदय मे एक सरसराहट का अनुभव हुआ, और वह एक क्षण के लिए जड़वत् रह गया।—-तारक (शिवानन्द) ने जव रामकृष्ण को देखा तो वे एकदम निश्चल व शान्त थे, प्रभु की दृष्टि उस पर पडते ही वह फूट-फूटकर रोने लगा और उसका अज्ज-अज्ज कॉपने लगा।—-प्रथम साक्षात्कार के समय ही कालीप्रसाद (अभेदानन्द) ने रामकृष्ण को स्पर्श किया, और उन्हें छूते ही उसके समस्त देह मे शक्ति की एक लहर दीह गई।

अन्यान्य अनेक समय ठाकुर अपनी इच्छापूर्वक अपने शिष्यों के अन्दर आन्तरिक शक्तियों को जाग्रत व उद्वुद्ध करते प्रतीत होते थे । जव वह यह देखते ये कि शिष्य अपनी इच्छानुसार पूर्णतया प्रयत्न कर रहे हैं तो वह उनको सहायता करते थे। इसलिए जव उन्होंने देखा कि लाहू (अद्भुदानन्द) मक्ति की प्रवलता में अपने-आपको नि.शेप किए दे रहा है तो उन्होंने माँ से प्रार्थना की कि वह उसकी पवित्र इच्छा पूर्ण कर दे और उसके कुछ ही दिन वाद व्यान करते हुए लादू समाधिस्य हो गया ।----जव मुलोघ (सुवो-वानन्द) ने दूसरी वार उनके दर्शन किए, तव उन्होंने उसके वक्ष को स्पर्श करते हुए कहा- "जागो, माँ, जागो !" और अपनी अगुलि से उसकी जिह्वा पर कुछ जिज दिया । सुवोव ने अनुमव किया कि जैसे उसको अन्तर्वर्ती सत्ता से कोई ज्योतिप्तरङ्ग उसके मस्तिष्क की तरफ उठ रही है, देवी-देवताओ की मूर्तियाँ विद्युत् रेखा के समान एक क्षण के लिए चमक कर अनन्त मे विलीन हो गई । उसे अपने व्यक्तित्व का कोई वोव न रहा । परन्तु दूसरे ही क्षण रामकृष्ण ने उसे पुनः जाग्रत कर दिया, और वे स्वय भी उसकी इस आकस्मिक प्रवल प्रतिक्रिया को देखकर विस्मित रह गए ।---गङ्गाधर (अखण्डानन्द) का हाय पकडकर रामकृष्ण उसे काली के मन्दिर मे ले गये कोर वोले---''जीवित शिव के दर्शन करो ।'' और गङ्गाघर को साक्षात् शिव के दर्शन हो गए ।

परन्तु पाठको को किसी भ्रान्त घारणा से वचने के लिए सावधान रहने की आवस्यकता है । रामकृष्ण कमी अपने शिष्यों में किसी ऐसे विचार व

अपने स्वतन्त्र प्रयत्नो द्वारा वीरतापूर्वक सारी चढाई पार करके झिखरवर्ती मञ्जिल के आनन्द को प्राप्त कर लेते थे, केवल तमी रामकृष्ण उनके ऊपर अन्तिम आलोकपात करने के लिए सहमत होते थे। उस समय एक छोटी-सी

दिव्य दर्शन की कल्पना को जवर्दस्ती न लादते थे, जो कि पहले से उनके अन्दर मौजूद न होते थे, अपितु वह केवल उन्हे उद्वुद्ध कर देते थे । जिनकी बुद्धि वृत्ति प्रवल होती थी, उन्हे दिव्य दृष्टिलाम करने की चेण्टा से वे स्वय पहले ही विरक्त कर देते थे। जब वावूराम (परमानन्द) ने, जिसे वे बहुत प्यार करते थे, उनसे समावि-सिद्धि प्राप्त करने के लिए प्रार्थना की, तो जगन्माता ने उन्हे सावधान कर दिया कि वावूराम को ज्ञानयोग की प्राप्ति हो सकती है, मावयोग की नही ।---वालक शरच्चन्द्र (शारदानन्द) से, जो कि उनका एक महान् वुद्धिवृत्ति सम्पन्न शिष्य होने वाला था, उन्होंने पूछा, "तुम परमात्मा को किस रूप मे प्राप्त करना चाहते हो ? जब तुम घ्यान करते हो तो क्या दुश्य देखते हो ?" शरच्चन्द्र ने उत्तर दिया: "दृश्य देखने के लिए भेरा कोई आग्रह नही है। जव मैं घ्यान करता हूँ तो पर-मात्मा के किसी विशेष रूप व मूर्ति का घ्यान नही करता । मैं पृथ्वी के प्रत्येक प्राणी मे उसे ही प्रकट हुआ देखना चाहता हूँ।" रामकृष्ण ने मुस्कराकर कहा : ''किन्तु यह तो आघ्यात्मिकता का अन्तिम शब्द है । तुम प्रारम्म मे ही इसे प्राप्त नही कर सकते ।'' शरज्वन्द्र ने उत्तर दिया----"में इससे लेशमात्र भी कम से सन्तुष्ट नही हो सकता ।"

यहाँ तक कि, अत्यन्त अनुभूतिशील व्यक्तियो के लिए भी दृष्टिंगत उपलव्यि एक मर्खिल मात्र थी, जिसे अतिक्रम करके उन्हे आगे वढना था। अभेदानन्द ने घ्यानावस्था मे देवी-देवताओ के दर्शन करने के वाद, एक दिन उन सब मूर्तियो को एक ज्योतिर्मय मूर्नि मे विलीन होते हुए देखा। तब रामकृष्ण ने उससे कहा कि अव भविष्य मे उसे यह दृष्टिगोचर न होगे, उसने उस मखिल को पार कर लिया है। और वास्तव मे ही उस दिन के वाद से अभेदानन्द को एक असीम व अनन्त चेतना के अतिरिक्त और किसी वस्तु की उपलव्यि न होती थी, और इस चेतना द्वारा ही वह अन्त मे निराकार ब्रह्म तक पहुँच गया। एक दिन जब रामकृष्ण ने मुना कि कोई एक व्यक्ति वाबूराम को गुरु से कुछ विशेप सिद्धियाँ प्राप्त करने के लिए प्रेरित कर रहा है तो रामकृष्ण ने वाबूराम को अपने पास बुलाकर, तिर-स्कारपूर्वक कहा : "तुम मेरे पास से और क्या चाहते हो ! क्या जो कुछ

वस्तु, एक जब्द, एक दृष्टि, एक स्पर्श ही पर्याप्त होता था, जो करुणा की विद्युत् धारा के समान कार्य करता था, परन्तु केवल उन्ही आत्माओ पर जो कि पहले ही ऊर्ज्वलोक मे पहुँच चुकी होती थी। किसी नये जान का आविष्कार न होना था, परन्तु इससे पूर्व ही वे जो कुछ जान चुके होते थे, जो ज्ञान का मण्डार

मेरे पास है, वह तुम्हारा नही है ? मैंने जो कुछ भी उपलव्धि के रूप में प्राप्त किया है, वह सव तुम्हारे ही लिए है। यह लो चावो, ताला खोल लो, और सब कुछ ले लो।"

परन्तु उन्होंने वेदान्ती हरिनाथ (तुरीयानन्द) को कहा : ''यदि तुम सोचते हो कि तुम मुझसे दूर रहकर परमात्मा को ज्यादा अच्छी तरह प्राप्त कर सकते हो, तो जाओ ! मेरी तो एकमात्र यही इच्छा है कि तुम इस पार्थिव दु.ख-यत्रणा से अपने आपको ऊँचे उठाकर दिव्य आनन्द का उपमोग करो ।''

आंर इस प्रकार रामकृष्ण हजारो तरीको से अपने तरुण शिष्यो को सत्य वर्मानुभूति के पथ पर चलाने, व उनके अन्दर सत्यतम व उच्चतम व्यक्तित्व का विकास करने के लिए अपने समस्त प्रमाव का उपयोग करते थे। वे उन्हें अपने वश में करने की वात कमी स्वप्न में भी न सोचते थे। वे अपने आपको उन्हें सौंप देते थे। "तुम्हे मेरे प्रति आत्मसमर्पण कर देना चाहिए" यह वात वे न कमी सोचते ही थे और न कमी कहते थे। ईसा और रामकृष्ण के पय-प्रदर्शन में यही एक मुख्य अन्तर है।

(उपरोक्त प्रसंग के लिए 'श्री रामकृष्ण जीवनी', पृ० ४७४, ४८८, ६०४, ६०६ और ६१४ देखिए।)

रामकृष्ण अपने परिपार्घ्वस्य व्यक्तियो पर किस प्रकार अपनी वैयक्तिक चेष्टाओ ढ़ारा प्रमाव डालते थे, इस पहलू पर प्रेंने अपने पाश्चात्य पाठक-गण के लिए ही जोर देने की आवश्यकता अनुभव की है। पूर्वदेशीय पाठको की दृष्टि मे उनका जो महत्त्व है, वह मैं यहाँ नही दे रहा हूँ। इस सम्वन्व मे मैं शरच्चन्द्र (शारदानन्द) की सम्मति से सहमत हूँ: "हमे और चाहिए। हम थोडे से सन्तुष्ट नही हो सकते।" आत्मा के सम्मुख प्रकट होने वाली साझो के मुकाविले मे आँखो की साझी अत्यन्त तुच्छ है।

१. जिन सव णिप्यो को यह अनुभव प्राप्त हुए हैं -- उनमे से कुछ श्रेष्ठतम वुद्धिवादी डस समय मी जीवित हैं --- और वे इस वात के साक्षी हैं कि इस में उस सम्मोहन णक्ति का लेशमात्र भी कोई बानास नहीं था, जो कि

उन्होंने घीरे-घीरे सचित किया होता था, वही एक क्षण मे स्पर्शगोचर एव जीवित सत्य मे परिणत हो जाता था । ''उस समय तुम यह उपलब्घि कर सकते हो कि तुम्हारे अपने व्यक्तित्व की तरह प्रत्येक वस्तु परमात्मा मे ही रहती है । जो कुछ मो विद्यमान है, तुम उसकी इच्छा-शक्ति व चेतना मे परिणत हो जाते हो । तुम्हारी इच्छा विश्व की इच्छा बन जाती है ।. ''<sup>9</sup>

इच्छा-शक्ति के ठपर किसी वाहरी चेतना ढारा शतों का आरोप करके इच्छा-शक्ति को विनष्ट कर देती है । अपितु यह एक पुष्टिकारक व उत्तेजक औषधि के समान प्रमावकारी था । इसके प्रमाव से मनुष्य अपने ही आदशों को स्पष्टतर रूप से देखने लगते थे । वर्तमान मठाष्यक्ष स्वामी शिवानन्द ने मुझे लिखा :----

''रामकृष्ण अपनी आघ्यात्मिक शक्ति को दूसरो के अन्दर सचारित करके उन्हे ऊर्व्वतम चेतना तक पहुँँचा देने की शक्ति रखते थे। वह अपने विचार की शक्ति व स्पर्श ढ़ारा यह कर देते थे। हममे से अनेको को अपनी अपनी योग्यता के अनुसार चेतना के ऊर्व्वतर स्तरो पर पहुँचने का सुयोग प्राप्त हो चुका है। यह किसी प्रकार की सम्मोहनावस्था न थी और एक गभीर निद्रा की अवस्था भी न थी। स्वय मुझे भी उनकी इच्छा व स्पर्श की सहायता से तीन बार उच्च आघ्यात्मिक चेतना लाम करने का सौमाग्य प्राप्त हो चुका है। उनकी महान् आघ्यात्मिक शक्ति की साक्षी देने के लिए मैं अब भी जीवित हूँ।'

योरोप के जो विद्वान्, रहस्यपूर्ण मनोविश्लेषण की समस्याओ के अच्ययन में व्यस्त हैं, उन्हे समय रहते इन जीवित साक्षियो के सम्पर्क में आना चाहिए। मैं फिर दोहराना चाहता हूँ कि मुझे इन सब घटनाओ के सम्बन्ध में जिनकी आन्तरिक सत्यता असन्दिग्ध है, कोई कौतूहल नही है, तथापि मैं अपना कर्त्तव्य समझकर ही उनका यहाँ वर्णन कर रहा हूँ। कारण, वे सब सच्चे विश्वास व विश्लेषणात्मक वुद्धि की बाढ के अन्दर सुरक्षित हैं। महान् धार्मिक अन्त अनुभूति (Intunton) के तथ्य मे ही मेरी अधिक दिल-चस्पी है, जो 'गुजर चुका है' उसकी अपेक्षा 'जो हो रहा है,' और जो कुछ थोढे-से चुने हुए व्यक्तियो को ही सुप्राप्य है, उसकी अपेक्षा जो समी व्यक्तियो के अन्दर विद्यमान है व हमेशा विद्यमान रह सकता है, उसमे ही मेरी अधिक रुचि है।

१ इसका यह अर्थ है कि हम विश्व की इच्छाशक्ति को हो अमिव्यक्त करते हैं, न कि अपनी इच्छाशक्ति को इसके ऊपर लादने की चेष्टा करे।

यह उपलब्धि, अन्तिम मजिल है । कारण, इस सामयिक अभिव्यक्ति के परे ही परम उपलब्धि, परमात्मा के साथ एकात्मकता, जो निर्विकल्प समाघि में प्राप्त होती है, रहती है । परन्तु वह अवस्था केवल उन्ही मनुष्यो के लिए सुरक्षित है, जिन्होंने जीवन में अपने आदर्श को पा लिया है । यह सबसे अन्तिम तथा निपिद्ध आनन्द है, कारण रामकृष्ण जैसे केवल कुछ विशेष अपवादो को छोडकर उस अवस्था से पुनरावृत्ति नही होती । अपने शिप्यो के अनेक आग्रह व अनुरोध करने पर मी वे उन्हे इस अवस्था का आस्वाद न लेने देना चाहते थे, क्योकि वे अमी इसके अधिकारी न थे । वे खूव अच्छी तरह जानते थे कि वह सब 'लवण मूर्तियाँ' समुद्र की प्रथम लहर के स्पर्श मे ही विलीन हो जाएँगी । जो परम सत्ता के साथ एकात्मता प्राप्त करना चाहता है, उसे वापसी का टिकट मिल जाना एक आश्चर्य की ही वस्तु है !

इसलिए उनके शिष्यो को उस अन्तिम मजिल से पूर्व जिसमे कि समस्त सत्ता के साथ एकत्व बोध होता है, पूर्ववर्ती मजिल मे ही इस ससार मे रहना पडा।<sup>2</sup> ठीक-ठीक कहा जाय तो यह प्रकाशलाम करने की मजिल है, जिसके लिए हम सब इच्छा कर सकते हैं, व अपने प्रयत्नो द्वारा उमे प्राप्त कर सकते हैं, और अन्य व्यक्तियो का भी उसकी प्राप्ति के लिए प्रथप्रदर्शन कर सकते हैं।

और हमारे पश्चिम की वे स्वतन्त्र विचारक महान् आत्माएँ भी जिन्होंने कि तर्क व प्रेम द्वारा प्राणिमात्र के साथ एकत्व की उपलब्धि की है, इससे भिन्न और क्या करती हैं ? क्या हमारे उन सब प्रयत्नो, हमे प्रेरणा देनेवाले उन सब मानसिक आवेगो, और हमारे उस गभीर विश्वास का, जिसके द्वारा कि हम जिदा हैं, और मनुष्यों के बीच घृणा तथा हिंसा के रक्त-समुद्र से अपने चरणों के तलवों को भी विना डुवोये पार हो रहे हैं, यही अविराम लक्ष्य नही है ? क्या हमारी यही एकमात्र कामना, एकमात्र हढ विश्वास नही है, कि जल्दी व देर से कमी न कमी वह अवस्था--जिसमे सब राष्ट्रो, जातियो व धर्मों की एकता स्थापित होगी, अवश्य आएगी ? और क्या इस वारे मे हम सब, अज्ञातरूप मे ही सही, रामकृष्ण के शिष्य नही हैं ?

२ "यह ससार कर्मभूमि है, जिसमे मनुष्य उसी प्रकार काम करने के लिए आता है, जिस प्रकार आस-पास के गाँवो से कलकत्ता नगरी मे लोग काम करने के लिए आते हैं।" (श्री श्रीरामकृष्ण कथामृत, द्वितीय माग, पृ० १४७ ।) (स्वामी विवेकानन्द ने गुरु के जीवनकाल में ही निर्विकल्प समाधि अवस्था प्राप्त कर ली थी । और उनके कुछ अन्य शिष्यो ने यह सिद्धि प्राप्त न की थी, यह मी कहना सम्भव नही है—प्रकाशक का मन्तव्य) ।

# १० प्रिय शिष्य नरेन्द्र

परन्तु रामकृष्ण के ऊपरली मजिल के इन भारतीय शिष्यों में, जिन्होंने वाद में जैसा कि मैं आगे दिखलाऊँगा, अपने विश्वास व कमों ढारा ख्याति प्राप्त की, एक असाधारण शिष्य था, जिसके साथ रामकृष्ण ने भी असाधारण ही व्यवहार किया । इस युवक के रामकृष्ण को जानने से पूर्व ही, रामकृष्ण ने प्रथम दृष्टिपात मे हो यह समझ लिया था, कि वह कौन है, और क्या हो सकता है, और उसे मानव जाति के आध्यात्मिक नेता के रूप में चुन लिया था । वह था नरेन्द्रनाथ दत्त, विवेकानन्द ।

रामकृष्ण की प्रतिमा अन्तः अनुभूति द्वारा आत्माओ का निरोक्षण कर लेती थी। उसके लिए काल का कोई व्यवधान.न था। वह एक फलक मे ही मविष्य की धारा को जान लेते थे। इसलिए विवेकानन्द को चर्मचक्षुओ से देखने से पूर्व ही उन्हें यह विश्वास हो गया था कि उन्होंने गर्मस्थित उस महानू शिष्य को देख लिया है।

मैं यहाँ उनके इस सुन्दर दिव्य-दर्शन का वर्णन देना चाहता हूँ। निस्सन्देह मैं सावारण तरीको व किसी मनोवैज्ञानिक की शैली से भी इसकी व्याख्या करने का प्रयत्न कर सकता हूँ, परन्तु ऐसी व्याख्या निर्र्श्यक है। हम जानते हैं कि एक शक्तिशाली दिव्य दर्शन, जो कुछ वह देखता है, उसे उत्पन्न कर देता है, व उस का निर्माण कर लेता है। गम्भीर अर्थों में मविष्यद्रष्टागण, जिसका अभी तक जन्म नहीं हुआ है, परन्तु जो कि जन्म के तट पर स्पन्दित हो रहा है, उसी के वास्तविक जन्मदाता होते है। जो प्रचण्ड स्रोत घारा विवेकानन्द के विलक्षण मविष्य का निर्माण कर रही थी, वह पृथ्वी के गर्म मे ही विलीन हो जाती, यदि रामकृष्ण की दृष्टि हथीडे के समान उसके गतिरोधकारी प्रस्तर को चूर-चूर करके उसकी आत्मा की नदी के प्रवाह के लिए प्रशस्त मार्ग का निर्माण न कर देती।

"एक दिन मैंने समाधि मे देखा कि मेरा मन एक आलोकित पथ पर ऊपर १६

ही ऊपर उडा चला जा रहा है। वह जल्दी ही नक्षत्र-लोक को पार करके विचारो के सूक्ष्मतर क्षेत्र मे प्रविष्ट हो गया । वह जैसे-जैसे ऊँचे-ऊँचे चढने लगा, मार्ग के दोनो तरफ मैंने देवी-देवताओ को भावात्मक मूर्तियाँ देखी, तब मेरा मन उस क्षेत्र को वाह्य सीमा पर पहुँच गया, जहाँ पर एक ज्योति प्राचीर 'परम' सत्ता के क्षेत्र से सापेक्ष सत्ता के लोक को पृथक करती थी। उस प्राचीर को पार करके मन उस परात्पर लोक मे पहुँच गया, जहाँ पर किसी शरीरघारी व्यक्ति का अस्तित्व न था। देवतागण मी उस उत्कृष्ट लोक मे झौकने का साहस न करते थे, और अपने बहुत नीचे आसनो पर ही बैठने मे संतोष का अनुमव करते थे। परन्तु अगले ही झण मैंने देखा कि वहाँ पर सात पूज्य ऋषिगण समाधि लगाए बैठे हैं। हठातू मेरे मन मे यह विचार उत्पन्न हुआ कि यह ऋषि-गण ज्ञान मे, पवित्रता मे, त्याग मे व प्रेम मे न केवल मनुष्यो को ही अतिक्रान्त कर गए हैं, अपितू देवताओ से मी आगे बढ गए हैं। मैं उनकी शक्ति से मुग्ध होकर उनकी महानता पर विचार कर ही रहा था, कि मैंने देखा कि इस अपृथकीकृत आलोकित लोक का एक अध धनीभूत होकर एक देवशिशु में परिणत हो गया । उसके बाद देवशिशु एक ऋषि के समीप गया, और अपनो सुन्दर सूकोमल बाहुओ से उसके कण्ठ का आवेष्टन कर मृदु कण्ठ से बाते करता हुआ समाधि अवस्था से उसके मन को नीचे लाने लगा । इस जादू-स्पर्श ने शीघ्र ही ऋषि को अतिचेतन अवस्था से जगा दिया, और वह अपने अर्ढ उन्मुक्त नेत्रों से उस आश्चर्यजनक शिशु को देखने लगा । ऋषि के चेहरे से ऐसा प्रतीत होता था कि यह वालक उसकी आँखो का तारा है। खुश होकर इस विचित्र बालक ने ऋषि से कहा. 'मैं नीचे जा रहा हूँ। तुम्हे मी मेरे साथ चलना होगा।' ऋषि चुप रहे, परन्तु उनके चेहरे से यह स्पष्ट था कि वह उससे सहमत हैं। बालक की तरफ देखते ही देखते वे पुन. समाधिस्य हो गए। मैंने आक्ष्चर्यचकित होकर देखा कि उनके शरीर और मन का एक खण्ड एक उज्ज्वल प्रकाश के रूप मे पृथ्वी पर अवतरित हो रहा है । नरेन्द्र को देखते हो मैंने पहचान लिया कि यही वह ऋषि है।""

रामकृष्ण के यह न बतलाने पर मी कि वह वालक कौन था, हम उसका अनुमान कर सकते हैं । निस्सन्देह उन्होंने अपने फ़िष्यो के<sup>२</sup> सम्मुख यह स्वीकार

- १ श्री श्रीरामकृष्ण जीवनी, पृ० ४३८ ।
- २. शारदानन्द ।

किया था कि वह वालक वे स्वय ही थे। और निश्चय ही वे अपने समस्त जीवन मर वैम्विनो ही वने रहे, जिनके ओष्ठाधर निरन्तर माता का स्तन्यपान करते थे, और जिन्होंने अपने जीवनलक्ष्य को पूरा करने के लिए—जो लक्ष्य उनकी अपनी ही धारणा के अनुसार मनुष्य-जाति का नेतृत्व करने के लिए अपनी अपेक्षा एक योग्यतर व्यक्ति को ससार मे आने के लिए प्रेरित करना था,—केवल कुछ क्षण के लिए माता के वाहुवन्वन से अपने को मुक्त किया था।

जनका निर्णय सर्वथा उपयुक्त था। उसके लिए एक वलिष्ठ देह, पृथ्वी को कर्पण करने मे समर्थ वाहु, पर्यटन करने के लिए ताकतवर टाँगो, कार्यकर्त्ताओ की एक रक्षकसेना तथा उनको नियन्त्रण में रखने वाले मस्तिष्क और समस्त विश्व के प्रेम से परिपूर्ण विराट् हृदय की आवश्यकता थी। रामकृष्ण के ज्वलन्त विश्वास ने जो मूर्त रूप धारण कर लिया, इससे न केवल उनकी दूरदर्शिता व उनकी इच्छा-शक्ति को समर्थता ही सिद्ध होती है, अपितु उससे यह मी सिद्ध होता है कि बंगाल देश की भूमि भी उद्यत होकर व्याकुल मन से उनके बाह्वान की प्रतिक्षा कर रही थी। प्रकृति ने स्वय शिशु विवेकानन्द को जन्म देकर इस शताब्दी के वक्ष मे डाल दिया था। कारण उस प्रकार की आत्मा के जन्मग्रहण का उपयुक्त अवसर उपस्थित हो गया था।

और नरेन्द्र जैसे एक हठी, अशान्त और झझा-विताडित नवयुवक मे, जैसा कि वह उस समय था, एक भविष्यत् नेता व अपनी आगा के सर्वथानुकुल प्रचार-दूत का एकदम दर्शन मी रामऋष्ण की असाधारण वुद्धिमत्ता का ही सूचक है ।

रामकृष्ण और विवेकानन्द की प्रथम मुलाकात की कथा विस्तारपूर्वक वर्णन करने लायक है। अपनी इच्छा न होने पर मी जो दुर्निवार आकर्षण नरेन्द्र ने अनुमव किया था, और जिस आकर्षण के फलस्वरूप अपने शत-शत प्रतिरोव के वावजूद मी वह रामकृष्ण की इच्छानुसार उनसे मिलने के लिए वाघ्य हुआ था, इसे पढकर पाठकगण स्वय भी उसका अनुभव कर सकते हैं।

परन्तु इससे पूर्व जिस समय यह घूम्रकेतु रामकृष्ण के मार्ग मे प्रविष्ट होकर उसमे विलीन हो गया, उस समय की उस तरुण प्रतिमा का चित्रण आवश्यक है।<sup>२</sup>

२ विवेकानन्द के प्राच्य व पाश्चात्य शिष्यों ने हिमालयस्य अद्वेत आश्रम से 'चार खण्डो में 'स्वामी विवेकानन्द की जीवनी' नामक जो वृहत् जीवनी प्रकाशित की है, उसी के आधार पर मैं यह विवरण दे रहा हैं।

इटैलियन नवजागृति के युग में मेरी माता की गोदी में शिशु ईसा के चित्र को 'वैम्विनो' नाम से पुकारा जाता है।

विवेकानन्द एक कुलीन क्षत्रिय परिवार के सदस्य थे। उनके समस्त जीवन मे युद्ध-परायण क्षत्रिय जाति की छाप पाई जाती है। १२ जनवरी, सन् १९६३ को कलकत्ते में उनका जन्म हुआ। उनकी माता एक उच्चशिक्षिता व राजकीय आनवान की महिला थी, जिनको वीर आत्मा महान् हिन्दू महाकाव्यो ढारा परि-पुष्ट हुई थी। विवेकानन्द के पिता विलासवैभव के वीच एक अस्थिर जीवन व्यतीत करते थे। उनकी मनोवृत्ति, अठारहवी शताव्दी के एक फ्रासीसी जागीर-दार के समान, स्वच्छन्द थी, और बहुत कुछ वोल्टेयर से मिलती-जुलती थी।

शारदानन्द ने स्वरचित रामकृष्ण की जीवनी मे जो विशद वर्णन दिया है, उत्तसे और विवेकानन्द की अमेरिकन णिप्या मगिनी क्रिस्टाइन की अत्रकाघित स्मृतिकथाओ से मी (जो कि कृपापूर्वक उन्होंने मुझे उपयोग के लिए दी थी) मैंने यहाँ कुछ अंग दिया है।

१ विवेकानन्द के ऊपर उनकी माता का प्रमाव सर्वदा स्मरणीय है। वह एक वडा जिद्दी व हठी लढका था, जिसके पालन-पोपण में उसकी माँ को वहूत कष्ट उठाना पडा था। तथापि विवेकानन्द के हृदय मे मृत्युपर्यन्त अपनी माता के लिए एक सुकोमल श्रद्धा का स्थान बना रहा। सन् १८६४ के अन्त मे उन्होंने अमेरिका मे भरी समा मे अपनी माता के प्रति श्रदाजलि अपित की थी। वे भारतीय नारी के सम्वन्व मे व्याख्यान देते समय प्रायः अपनी माता के आत्मसंयम, पवित्रता, व उनके उच्च चरित्र की प्रशसा किया करने थे। वे कहते थे: ''मेरी माना से ही मुझे अपने जीवन व कर्म की निरन्तर प्रेरणा मिली है।''

भगिनी क्रिस्टाइन के अप्रकाशित सस्मरणों से हम दिवेकानन्द के माता-पिता के चरित्र की कुछ विशेषताओ को जान सकते हैं, जो कि दिवेकानन्द की अमेरिका मे उसके साथ हुई वातचीत के सिलसिले मे उसने संग्रहीन किए ये।

अपनी माता से विवेकानन्द ने राजकीय शानशौकत, अनेक वौद्धिक गुण, असाषारण स्मृति जक्ति, और नैतिक पवित्रता प्राप्त को थी ।

अपने पिता से उन्होंने विचार शक्ति, कलात्मक अनुभूति, और दया का सबक सीखा था। उनके पिता उस युग के मनुष्य थे, जवकि पाश्चात्य प्रत्यक्षवाद (Positivism) ने भारतीय नवयुवको के हृदयो को अपनी वाढ मे वहा दिया था। उनके फलस्वरूप धर्म मे उनका विश्वास नष्ट हो चुका था। वह उसे अन्वविश्वास के अतिरिक्त और कुछ न समझते थे। वे

उनके ह्रुदय में जात-पाँत के प्रति उदासीनता का माव था, कारण उनकी मनो-वृत्ति उदार थी, और अपनी उच्चता के प्रति उनके हृदय में एक हास्यमय चेतना थी। परन्तु उनके दादा ने जो कि एक समृद्धिशाली सुसंस्कृत व्यक्ति थे, पच्चीस वर्ष की आयु में ही अपनी पत्नी, वाल-वच्चो, ऐक्वर्य व मान-मर्यादा सबको लात मारकर 'जङ्गल' को शरण ले ली थी और सन्यास का व्रत धारण किया था। और उस दिन के वाद वे फिर कमी दिखाई नही दिये। "

नवजागृति के कलाकार राजकुमार के समान विवेकानन्द का शैशव व किशोर काल व्यतीत हुआ था। े उसे जन्म से ही अनेक गुण प्राप्त हुए थे, और उसने अम्यास दारा उन सवको विकसित किया था। उसके देह मे सिंह का पराक्रम व मगणावक की चचलता थी। उसके देह का गठन मल्लयोद्धा के सदश हुण्ट-पुष्ट था और वह असीम साहस ने मरा हुआ था। वह सब शारीरिक व्यायामो का सिद्धहस्त मास्टर था । वह मुष्टियुद्ध करने, तैरने व नाव चलाने मे कुशल था और घुडसवारी का मी उसे शौक था। वह युवको का प्रिय और फेशन का निर्णायक था। वह सकीर्तन मे सुन्दर कलापूर्ण नृत्य करता था। उसका कण्ठस्वर मघुर था, इसी ने वाद मे रामकृष्ण को मुग्व कर लिया था। उसने चार-पाँच वर्ष तक प्रसिद्ध हिन्दू व मुसलमान उस्तादो से गाने और वजाने की शिक्षा प्राप्त की थी। उसने स्वरलिपि की रचना की थी और भारतीय सगीत के विज्ञान व दर्शन के सम्वन्ध मे एक प्रामाणिक प्रवन्ध भी प्रकाशित किया था। वास्तव मे वह सगीत के वारे मे सर्वत्र एक प्रामाणिक विचारक समझा जाता था। उसके निकट सगीत मन्दिर<sup>२</sup> प्रवेश का तोरण ढार था और परमात्मा के प्रासाद में प्रवेश करने का पथ था। कालेज में वह अपनी तीव वृद्धि के लिए विख्यात था । भौतिक विज्ञान, ज्योतिषशास्त्र, गणित विद्या, दर्शनशास्त्र एवं भारतीय अथवा पाक्ष्वात्य भाषाएँ सभी के लिए उसका उत्साह एक समान

हाफिज की कविना और वाइविल की कलात्मक रचना को प्रशसा किया करते थे। उन्होंने विवेकानन्द को न्यू टैस्टामैण्ट व ओल्ड टैस्टामैण्ट की तरफ निर्देश करते हुए विचित्र वात कही थी: ''यदि कोई धर्म है तो वह इस पुस्तक मे है।'' परन्तु वे वात्मा और परलोक मे विक्वास न करते थे। उनको उदारता व दानशीनता फिज़ूलखर्ची की सीमा तक पहुँच जाती थी, और वे एक मुस्कराते और ससारी सशयवाद के शिकार प्रतीत होते थे।

- १. अर्थात् इटैलियन नवजागृति के युग मे ।
- २. देवी सरस्वती का मन्दिर ।

था। उसने अँगरेजी व संस्कृत कवियो का अघ्ययन किया था। ग्रीन और गिवन के ऐतिहासिक ग्रन्थो का अच्छी तरह मनन किया था । फ्रासीसी राज्यक्रान्ति एव नैपोलियन की जीवनी ने उसके अन्दर एक नया जीवन भर दिया या । अन्यान्य अनेक भारतीय वालको के समान उसने वचपन से ही व्यान करने का मी अभ्यास किया था । वह रात-रात भर जागकर 'इमिटेगन आफ जीसस क्राइस्ट' नामक पुस्तक व वेदान्त का अव्ययन किया करता था । दार्शनिक वादविवाद मे उसकी रुचि थी । तर्क, समालोचना, एव विचार विभेद करने का उसे एक प्रकार का नशा था, इसी से वाद मे वह विवेकानन्द नाम से प्रसिद्ध हुआ । वह ग्रीक सौन्दर्य के साथ भारतीय व जर्मन विचारो का सपूर्ण समन्वय घटाना चाहता था। उसका सार्वमीमवाद, जीवन के सव रूपों के ऊपर आघ्यात्मिक साम्राज्य स्यापित करने की दृष्टि से लियोनार्दी और एलवर्टी के स्तर पर पहुँच गया था । यही तक नही, इस सार्वमीमवाद को एक घार्मिक आत्मा तथा पूर्ण विशुद्धता का मुकुट भी पहना दिया गया था । इस तरुण युवक ने, जिसे कि जीवन की सव सुल-सुविवाएँ व विलास-सामग्रियां प्राप्त थी, और जो कि स्वभावत: स्वछन्द व आदेगशील था, जानवूझकर कठोर ब्रह्मचर्य का व्रत ग्रहण किया था। किसी सम्प्रदाय से वद्ध हुए विना ही, तथा किसी वर्मविश्वास को ग्रहण करने से पूर्व ही उसके अन्दर यह मावना थी (यह मावना क्यो थी, इसके बारे मे मैं गंभीर युक्ति वाद मे दूँगा) कि देह और आत्मा की पवित्रता एक आध्यात्मिक शक्ति है---जिस आघ्यात्मिक शक्ति की अग्नि जीवन के प्रत्येक पहलू मे प्रविष्ट होती है, परन्तु अल्पमात्र अशुद्धि से ही वह अग्नि वुझ जाती है। इसके अतिरिक्त एक महान नियति की छाया उसके ऊपर पड रही थो। और यद्यपि वह इस नियति को दिशा से लमी अनमिज्ञ था तथापि वह उसके योग्य वनने व उसकी उपलब्धि करने के लिए प्रयत्नशील या ।

गुणो की अनेकता एव विरोधी भावो की प्रवलता के कारण उसे अपने व्यक्तित्व के सुनिर्दिष्ट होने से पूर्व अनेक वर्षों तक आत्मा के कठिन इन्द्र मे से गुजरना पडा । सत्रह वर्ष की आयु से इक्कीस वर्ष की आयु तक (सन् १८८० से १८८४ तक) विवेकानन्द को निरन्तर तीव्रतर मानसिक व वौद्धिक सकटो की

१ लियोनार्दोः---इटली का विख्यात चित्रकार (१४४२-१४१६) ।

-अनुवादक

२. एलवर्टी:---(१४०४-१४७२) इटलो का विख्यात स्थपति, चित्रकार, कवि, दार्शनिक एव सगीतज्ञ।

ऋह्वला मे से गुजरना पडा और अन्त मे धार्मिक सुनिश्चितता ढारा इन सकटो का अन्त हुआ ।

पहले पहल वह जान स्टुअर्ट मिल के (Essays on Religion) (धर्म पर निवन्ध) को पढकर प्रमावित हुआ था। उससे फैशनेवुल ब्रह्मसमाजी क्षेत्र मे उसने जिस नीवरहित आशावादी ईश्वरवाद का महल खडा किया था, वह चकनाचूर हो गया। उसे प्रकृति मे पाप का चेहरा दृष्टिगोचर होने लगा और वह उसके विरुद्ध उठ खडा हुआ। परन्तु वह (अलब्रेख्त ड्यूरर<sup>9</sup> के समान) उवा देने वाले नैराश्य, एव पुरातन विषण्णता<sup>2</sup> से आत्मरक्षा करने मे असमर्थ था। उसने हर्वर्ट स्पेन्सर से पत्र-व्यवहार किया<sup>3</sup> परन्तु उसके सिद्धान्तो से भी उसे

१ अलव्रेस्त ड्यूरर----एक जर्मन चित्रकार व नक्काश (१४६१-१**५२**८) -----अनुवादक

- २ अलब्रेस्त ड्यूरर रचित 'विषण्णता' के एक उत्कीर्ण चित्र की तरफ निर्देश है, जिसमे एक निराश देवदूत विज्ञान की विश्वद्वलता (Chaos) के दीच खडा हुआ विषाद की मूर्ति का प्रतिनिधित्व करता है। उसके विषाद का भाव असाषारण ही और उसमे निर्र्यक वौद्धिक अनुसघान से क्लान्त, विरक्त व विषण्ण एक आत्मा की ओर इड्रित है।
- ऐसा कहा जाता कि स्पेन्सर विवेकानन्द की दुस्साहसिक समालोचना को ŝ पढकर विस्मित रह गया और उसने उसकी अकाल विकसित दार्शनिक वुद्धि की वडी प्रशसा की । शारदानन्द के मतानुसार नरेन्द्र ने सन् १८८१ मे अपनी प्रयम परीक्षा से लेकर सन् १८८४ मे अपनी अन्तिम परीक्षा तक, जो कि हमारे यहां की लाइसन्सियेट की डिग्री के समान है, पाश्चात्य दर्शन का खूव अघ्ययन किया । उसने दकार्ते, काण्ट, फीण्टे, स्पिनोजा, हीगल, शोपनहार, आगस्ट कोम्त और डाविन आदि सब दार्शनिको के विचार पढे। परन्तु मुझे ऐसा प्रतीत होता है कि उसने इन सब लेखको के विचार उनके सम्वन्ध मि लिखित अगमीर साधारण पुस्तिकाओ द्वारा ही पढे थे, उनकी असली मूल पुस्तको का उसने अघ्ययन नही किया । उसने कुछ दिन तक चिकित्साशास्त्र का भी अध्ययन किया, जिसमे मस्तिष्क व नाडी-सस्यान की रचना को विशेष रूप से पढा । पाण्चात्य "विश्लेपणात्मक एव वैज्ञानिक शैली ने उसे अपने वश में कर लिया था, और इसलिए वह उसी शैली को हिन्दू वार्मिक विचारो के अघ्ययन में भी प्रयुक्त करना चाहता था।" (धारदानन्द ।)

सन्तोप न हो सका । उसने अपने कालेज की उच्चकक्ता के छात्रो से विशेषतः व्रजेन्द्रनाथ शील से शङ्का समावान का प्रयत्न किया । 9 उसने अपनी सव शकाएँ वुजेन्द्र के सम्मूख खोलकर रख दी, और सत्य की खोज मे उससे पय-प्रदर्शन के लिए प्रार्थना को । वृजेन्द्रनाथ शोल की ही प्रेरणा से उसने शैली का अघ्ययन किया और अपनी जलती हुई आत्मा को कवियो के सर्वेश्वरवाद<sup>२</sup> (Panthe-1sm) की हवाई लहरों में स्नान कराया । इसके वाद विवेकानन्द के इस तरुण परामर्शदाता ने उसे 'युक्ति-मगवान्' (God of reason) की सेवा के लिए आम-त्रित किया। परव्रहा की यह वारणा वृजेन्द्र की अपनी ही निराली सूझ थी। उसके युक्तिवाद (Rationalism) में एक अद्मूत विशेषता थी। वह कहता था कि उसमे वेदान्त के विशुद्ध अद्वैतवाद, हीगल के परम विचार से सम्वन्वित तर्क (Dialectic of absolute idea) और फान्सीसी क्रान्ति के सन्देश-समता, स्वाचीनता, व भ्रातृत्व इन सवका समावेश है। उसका विश्वास था कि "वैयक्ति-कता'' या "व्यष्टिवाद" का सिद्धान्त "पाप" है और समण्टि वुद्धि (Universal reason ) ही "पुण्य" है । इसलिए यह परम नावश्यक है कि विशुद्ध वुद्धि (Reason) को प्रकट किया जाए । यह एक महान् आधुनिक समस्या है, और वृजेन्द्र क्रान्ति के ढारा इसका समाधान करना चाहता था। वृजेन्द्र का क्रान्तिकारी शाही युक्तिवाद (Imperial Rationalism) विवेकानन्द की शासक प्रकृति के कुछ अशो को अपील करता था । परन्तु उसके प्रचण्ड विक्षुव्य व्यक्तित्व को ऐसी सीमाओ में रुढ़ रखना समव न था। यद्यपि उसकी वुद्धि निस्सन्देह समण्टि वुद्धि अखण्ड की प्रभुता को स्वोकार करने और व्यक्तिवाद की अस्वीकृति को नैतिकता का आधार वनाने के लिए तत्पर थी, परन्तु उसका जीवन उससे

- १. यह विख्यात मनीपी इस समय (मूल ग्रन्थ रचना के समय-अनुवादक) मैसूर विश्वविद्यालय में वाइस चासलर हैं। वह मारतवर्ष के अन्यतम श्रेष्ठ पण्डित व दार्शनिक हैं। उन्होंने सन् १६०७ में 'प्रवुद्ध मारत' पविका में प्रकाशित एक लेख में अपनी स्मृति से विवेकानन्द के सम्बन्ध में अनेक सस्मरण दिये हैं, जो कि वाद में 'स्वामी विवेकानन्द की जीवनी'' नामक ग्रन्थ के प्रथम खण्ड में १७२-१७७ पृष्ठ पर उद्घृत हुए हैं। कालेज में वे विवेकानन्द से ऊँची श्रेणी में पढते थे, परन्तु, आयु में विवेकानन्द इनसे बडे थे।
- २ उसने वर्ड सवर्थ का मी अघ्ययन किया था। समस्त अँगरेज कवियो मे वर्ड् सवर्थ ही सुदूर प्राच्य कवियो के निकटतर प्रतीत होता है।

सहमत न था । वह विश्व के सौन्दर्य और उसके आवेगो से अत्यन्त आकृष्ट था । उसे उनके पृथक् करने का प्रयत्न एक जगली हिस्र पशु को निरामिषाहारी वनाने के प्रयास के समान था । उसकी विषण्णता और वेदना और मी वढ गई । उसे विश्वव्यापी बुद्धि व एक रक्तहीन परमात्मा को मोजन के रूप मे देना एक परि-हास के अतिरिक्त और क्या अर्थ रखता था ? वास्तविक हिन्दू होने के कारण, उसके लिए जीवन सत्य की सारवस्तु न होने पर मी, वह उसका सर्वप्रथम गुण था । इसलिए उसे परमात्मा के एक जीवित प्रकाश की, परव्रह्म के स्थूलरूप की, विघाता निर्मित पुरुष को—एक ऐसे घर्मात्मा गुरु की आवश्यकता थी, जो उसे यह कह सकता : ''मैंने उसे (मगवान् को) देखा है । मैंने उसे छुआ है । मैं उसके साथ एकरूप हूँ ।'' तथापि योरोपियन विचारघारा मे पली हुई उसकी बुद्धि, और अपने पिता से विरासत मे प्राप्त की हुई उसकी आलोचक मनोवृत्ति ने उसके हृदय और इन्द्रियो की आकाक्षा के विरुद्ध विद्रोह कर दिया । रामकृष्ण के साथ उसके प्रथम साक्षात्कार की प्रतिक्रियाओ से वह विद्रोह स्पष्ट प्रकट हो जाता है ।

अपने समकालीन समस्त युवक मनीषियो के समान वह मी केशवचन्द्र सेन के विशुद्ध प्रकाश से आकृष्ट हुआ था। वह उस समय अपने उच्चतम शिखर पर था, और नरेन्द्र को उससे ईर्ष्या होती थी। वह मी केशव वनना चाहता था। केशवचन्द्र के नवविधान के प्रति उसकी सहानुभूति स्वामाविक थी, और उसने उसमे सहयोग दिया। नूतन ब्रह्मसमाज के सदस्यो की सूची मे उसका भी नाम दर्ज हो गया। १ रामकृष्ण मिशन के अनुयायी प्राय यह कहते हैं कि विवेकानन्द ब्रह्मसमाज ढारा प्रचारित ऐसे ऐकान्तिक सुधारो से जो कि सनातन हिन्दूधर्म के अत्यन्त श्रद्धेय विश्वासो के सर्वया विरोधी हैं, कभी पूर्ण सहमत न हो सकते थे। परन्तु मैं इस वारे मे उनसे सहमत नही हूँ। युवक नरेन्द्र के दायित्वहीन चरित्र

१. स्वामी विवेकानन्द नाम से विख्यात होने के वहुत दिन वाद तक भी ब्रह्म-समाज की सदस्य सूची मे उसका नाम लिखा रहा। और उन्होंने अपने शिष्यों से कहा था कि उन्होंने अपना नाम कभी भी उक्त समाज की सूची से कटाया नही है। वाद में जब उनसे पूछा गया—''क्या आप ब्रह्मसमाज के विरुद्ध आक्रमण करते हैं ?'' उन्होंने उत्तर दिया—''कदापि नहीं।'' वह ब्रह्मसमाज को हिन्दू-धर्म का ही एक उच्चरूप समझते थे। स्वामी विवेका-नन्द की जीवनी, प्रथम खण्ड, ब्रह्मसमाज के सम्बन्ध मे लिखित ३८ परि-च्छेद देखिए)। (वह साधारण ब्रह्मसमाज का सदस्य था, केशव के समाज का नही। ----प्रकाशक)

के लिए सामूहिक विघ्वस में एक विशेष आनन्द का अनुभव करना सर्वथा संमा-वित था, और वह ऐसा व्यक्ति न था, जो अपने नये साथियो का इस मूर्तिखण्डन के लिए तिस्कार करता । केवल परवर्तीकाल में ही, और वह भी बहुत अश तक रामकृष्ण के प्रमाव के कारण वह हिन्दूवर्म के उन प्राचीन आचार व्यवहारो व विक्वासो को मानने व स्वीकार करने तथा उनके प्रति श्रदा व सम्मान का भाव प्रकट करने लगा था, जो कि दीर्घकालीन परम्परा से चले आ रहे थे, और हिन्दू जाति के जीवन मे घुलमिल गए थे। १ परन्तु मेरा विश्वास है कि विना कठिन संघर्ष के यह समव नही हुआ । और रामकृष्ण से शुरू मे उसके पीछे हटने में यह वौद्धिक अविख्वास ही कारण था। जो भी हो, उस समय तरुण व्रह्मसमा-जियो ने जाति और धर्म के विचार को ताक मे रखकर, समस्त हिन्दू जनता की शिक्षा व एकता के लिए वगाल मे जो आन्दोलन चलाया, उसने उसमे पूर्ण सह-योग दिया । उनमे से कुछ नौजवान सनातन हिन्दू धर्म के विरुद्ध कठोर आक्र-मण करने में ईसाई मिशनरियों से भी आगे वढ़ गए थे। परन्तु नरेन्द्र की स्वतत्र व सजीव वुद्धि ने विकृत धार्मिक जोश से पागल सव समालोचको की मुर्खतापूर्ण संकीर्णता को शीध ही अनुभव कर लिया, और उसकी आत्मा और उसके जातीय अभिमान को इसके ठेस पहुँची । वह अर्धपक्व पश्चिमीय ज्ञान के आगे भारतीय विद्यावृद्धि को सिंहासनच्युत करने के लिए सहमत न हो सका । \* तथापि वह ब्रह्मसमाज की गोष्ठियों में सम्मिलित होता रहा, परन्तु उसके हृदय में भान्ति न थी।

इसके वाद उसने एक तपोमय जीवन व्यतीत करना प्रारम्भ कर दिया। वह एक अँवेरे व सीलदार कमरे मे रहने लगा, जमीन पर विछौना डालकर उस पर सोने लगा। उसके विछौने पर चारो तरह पुस्तकें विखरी पड़ी रहती थी।

१ अपनी शक्तियों के परिपक्व हो जाने के वाद वे प्रायः कहा करते थे कि उनका सन्देश हिन्दू धर्म की अस्वीकृति नहीं है, अपितु उसकी परिपूर्णता है। वे आमूल मुवारों के पक्ष में थे। तथापि वे चाहते थे कि यह सुवार अव्वसात्मक शैली से ही अमल मे लाए जाएँ। (पूर्वोक्त पुस्तक देखिए)

केशव के भी यह वास्तविक शब्द हैं----"हिन्दू समातनता (Conservatism) का उदार भावना ढारा प्रचार करो।'' ( इण्डियन एम्पायर, १९५४)

२ डससे यह प्रकट होता है कि नरेन्द्र ब्रह्मसमाज की ऐकान्तिक सुधार योजना से पूर्णत. सहमत न थे ।---प्रकाशक

वह फर्श पर ही स्वय चाय बना लेता था और दिन-रात पढने व घ्यान करने मे मशगूल रहता था। उसके सिर मे असहा, घातक पीडा होती थी, परन्तु वह अपनी प्रकृति के उन विरोधी आवेगो में सामजस्य स्थापित न कर पाता था, जिनका पारस्परिक संघर्ष नीद में भी उसका पीछा न छोडता था।

कह कहता है, ''मेरी जवानी के ग्रुरू से ही प्रतिदिन रात्रि से जव मैं सो जाता या, मुझे दो स्वप्न आते थे। पहले स्वप्न मे मैं अपने-आपको पृथ्वी के उन श्रेष्ठ-तम मनुष्यों मे जिन्हे, सब प्रकार के ऐश्वर्य, सम्मान, शक्ति और यश प्राप्त हैं, बैठा हुआ पाता या और मैं अनुमव करता था मेरे अन्दर इन सव वस्तुओ को प्राप्त करने की शक्ति मौजूद है। परन्तु अगले ही क्षण दूसरे स्वप्न मे मैं देखता था कि मैं सव सासारिक ऐश्वर्यों का त्याग कर, एक कौपीन धारण कर मिक्षावृत्ति द्वारा अपना पालन करता हूँ और एक वृक्ष के नीचे मेरी शैया है। और मैं सोचता था कि प्राचीन ऋषियों की तरह इस प्रकार का जीवन मी मैं व्यतीत कर सकता हूँ। इन दोनो चित्रों मे से दूसरा चित्र विजयी रहता था। मैं अनुमव करता था कि इसी के द्वारा मनुष्य को परमानन्द की प्राप्ति हो सकती है।.. और उसका पूर्वास्वाद लेकर मैं फिर सो जाता था..रात यही स्वप्न पुन: नया होकर मेरे सामने आता था।

जिस समय वह अपने मावी गुरु से मिलने के लिए जा रहा था, जो कि उसके समस्त आगामी जीवन का अधिनायक था, उस समय नरेन्द्र की ऐसी मानसिक दशा थी। उस महालगरी मे, जहाँ मारत और योरोप का मेल होता है, उसने सब धामिक महापुरुषो से एक-एक करके साक्षात्कार किया था, परन्तु उसे उससे मान्ति न मिल सकी। उसने व्यर्थ खोज की, आस्वाद लिया और फिर छोड दिया। इस प्रकार वह मटक रहा था..

उस समय उसकी आयु अट्ठारह वर्ष की थी, और वह विश्वविद्यालय की प्रयम परीक्षा की तैयारी कर रहा था। सन् १८८० के नवम्वर मास मे, राम-कृष्ण के अन्यतम मित्र सुरेन्द्रनाथ मित्र के पर पर (जो कि एक घनी करसग्रहीता थे और जिन्होंने मारतीय ईसाई धर्म मे दीक्षा ली थी) एक छोटे से उत्सव में नरेन्द्र ने एक सुन्दर धार्मिक गाना गया। इसी स्थान पर रामकृष्ण की वाज-

१ शारदानन्द-लिखित रामकृष्ण को जीवनी (दिव्य भाव) का अन्तिम खण्ड, ठूतीय परिच्छेद।

२. ऐसा कहा जाता है कि उसने अन्तिम प्रयत्न देवेन्द्रनाथ ठाकुर के साथ किया था । देवेन्द्रनाथ ने उसके महानू गुणो को स्वीकार किया है ।

टप्टि ने नरेन्द्र की सात्मा की गहराई को भेद करके देखा और उसे चुन लिया। उन्होंने नरेन्द्र को दक्षिणेश्वर आने के लिए निमत्रित किया—

युवक नरेन्द्र अपने उद्दण्ड व छिछोरे मित्रो के एक दल के साथ वहाँ पहुँच गया। वह अन्दर आकर उपस्थित हुआ। उसके चारो तरफ क्या हो रहा है। इसकी तरफ कोई दृष्टिपात न करते हुए, अपने ही विचारो में मग्न, वह आसन पर बैठ गया। रामकृष्ण ने गौर से उसकी तरफ देखते हुए उसे गाने के लिए कहा। नरेन्द्र ने आज्ञा का पालन किया। उसके गाने का स्वर इतना आकर्षक या कि रामकृष्ण जो कि नरेन्द्र के सटश ही सगीत-प्रेमी थे, माबाविष्ट हो गए। मैं नरेन के ही शब्दो में आगे की घटना का वर्णन करता हूँ.

"मेरा गान समाप्त होने पर वे एकदक उठ खढे हुए, और मुझे हाथ से पकडकर उत्तर की तरफ के बरामदे मे ले गए, और हमारे पीछे का दरवाजा बन्द कर दिया। हमारे समीप और कोई न था। हमे कोई देख मी न सकता था, .. मेरे आश्चर्य का ठिकाना न रहा, जब मैने उन्हे आनन्दविभोर होकर रोते देखा। उन्होंने मेरा हाथ पकडकर, जैसे मेरा पहले से ही उनसे दीर्घकाल से काफी घनिष्ठ परिचय हो, ऐसा भाव दर्शांते हुए स्नेहपूर्वक कहा : 'ओह ! तू इतनी देर करके आया है ! तू इतना निर्दय क्यो था, जो मुझे इतने दिन तक प्रतीक्षा करनी पडी ? मेरे कान और मनुष्यो की निर्र्थक वाते सुनते-सुनते पक गए हैं। ओह ! मेरी कितनी साथ है कि मैं अपने मन की कया किसी ऐसे योग्य व्यक्ति के हुदय मे डाल सकूं, जो कि मेरे आन्तरिक अनुमवो को ग्रहण कर सके । ...' कुछ देर तक सुवर्कियाँ लेने के बाद वे फिर मेरे सम्मुख हाथ जोडकर खढे हो गए और फिर कहने लगे : 'प्रमु ! मैं जानता हूँ कि तुम वही नारायण के अवतार प्राचीन ऋषि नर हो, और मनुष्यो के दु खो को दूर करने के लिए फिर पृथ्वी पर आये हो ।'<sup>2</sup> मैं विस्मित रह गया। मैंने सोचा 'यह में क्या देख

- १. रामकृष्ण ने वाद में कहा—''मैंने उसके अन्दर देह के प्रति किसी प्रकार की ममता, कोई दम्म व अहकर तथा वाह्य वस्तुओं के प्रति कोई आकर्षण नहीं देखा । और उसके नेत्र । ....ऐसा प्रतीत होता था कि कोई शक्ति उसकी अन्तरात्मा को वश में किए हुए है...और मैंने सोचा''' ऐसा मनुष्य कलकत्ते में कैसे रह सकता है ।'.....''
- २ इस प्रकार अपने प्रलाप के प्रथम णव्दों में ही उन्होंने विवेकानन्द के लिए समाज-सेवा का आदर्ण निर्घारित कर दिया जिसके लिए उसे अपना समस्त जीवन अर्पण करना था। यही आदर्श उसे भारत के अन्य ऋषियों से पृथक् करता है।

रहा हूँ ?' 'इसे होश मे लाना चाहिए। मैं विश्वनाय दत्त को सन्तान हूँ, यह मुझे कैसे इस प्रकार कहने का साहस करता है ?... .' परन्तु मैं जाहिरा तौर पर चुप रहा, और उन्हें अपनी बात जारी रखने दी। वे फिर मेरा हाय अपने हाथ मे लेकर बोले 'प्रतिज्ञा कर कि तू फिर जल्दी ही मुझे देखने के लिए अकेला आएगा।'..''

इस अद्युत आतिथेय के हाथ से शीघ्र मुक्ति पाने के विचार से नरेन्द्र ने आने का वायदा कर लिया, परन्तु अपने दिल मे उसने फिर कमी उघर न आने का निष्चय किया। इसके वाद वे बैठक मे लौट आये, जहाँ और सब बैठे थे। नरेन्द्र एक तरफ बैठ गया और व्यानपूर्वक रामकृष्ण की तरफ देखने लगा। उसे उनके शब्दो व कार्यों मे कुछ मी विचित्र न मालूम हुआ, उसने उनके शब्दो मे एक अन्तर्वर्ती तर्क को देखा, और उसने यह अनुमव किया कि यह पूर्णत्याग और विस्मयकर सचाई के गम्मीर जीवन का ही फल है। उसने उन्हे कहते सुना (और ये शब्द नरेन्द्र के रात्रिकालीन अन्तर्द्वन्द्व का उत्तर थे):----''परमात्मा की उपलब्वि की जा सकती है। उसे उसी प्रकार देखा जा सकता है और उसके साथ उसी तरह वाते मी की जा सकती हैं, जिस प्रकार में तुम्हे देख रहा हूँ और तुमसे वाते कर रहा हूँ। परन्तु कौन ऐसा करने का कष्ट उठाता है ? मनुष्य, स्त्री, बच्चे और अन्य सासारिक पदार्थों के लिए आँसू बहाते हैं। परन्तु ईश्वर के प्रेम के लिए कौन रोता है ? किन्तु यदि कोई सचमुच उसके लिए रोता है तो वह अवध्य उसे दर्शन देगा।""

और यह सर्वया स्पष्ट या कि जो व्यक्ति यह कया कह रहा है, उसके निकट

१. विवेकानन्द ने अपनी 'मेरे गुरुदेव' (My Master) शीर्पक वक्तृता में (स्वामी विवेकानन्द का जीवन, प्रथम खण्ड, २१२ पृष्ठ देखिए) जो विवरण दिया है, उसमे कहा है कि उसने हो पहले रामकृष्ण से बात प्रारम्म की थी, और उसने जो सनातन प्रथन एक-एक करके अन्य साधको से पूछा था, वहीं उनसे मी पूछा था----''क्या आपने मगवान के दर्शन किये हैं ?'' इस पर रामकृष्ण ने उत्तर दिया----''वत्स । मैंने मगवान को देखा है । मैं उसे इसी प्रकार देखता हूँ, जैसे कि मैं तुम्हे अपने सम्मुख देख रहा हूँ । केवल मैं मगवान को एक तीव्रतर अर्थ मे देखता हूँ और मैं तुम्हे भी उसके दर्शन करा सकता हूँ।''

यह समव है कि यह वार्तालाप विवेकानन्द के रामकृष्ण से अच्छो तरह परिचित हो जाने के किसी वाद की तारीख मे हुआ हो ।

वह एक अर्थहीन प्रलापमात्र नहीं है, उसने उसके मत्य को स्वयं प्रमाणित कर देखा है : कुछ क्षण पूर्व नरेन्द्र ने जो दृश्य देखा था, उसके साथ वह अपने सम्मुख़ स्थित इस सरल शान्त ऋषि के चित्र का मेल न मिला सका । वह मन ही मन कहने लगा : "वह पागल है, परन्तु फिर मी सावारण मनुष्य नहीं है । समव है वह पागल हो, परन्तु फिर मी अदा के योग्य है ।" विवेकानन्द इस विभ्रान्त मनोदशा मे ही दक्षिणेश्वर से वापस आ गया, और यदि उससे उस समय यह प्रक्त पूछा जाता कि उसका रामकृष्ण से क्या सम्वन्व होगा, तो वह निक्त्य यही उत्तर देता कि वह ययापूर्व ही रहेगा ।

परन्तु इस विचित्र 'दर्शन' ने उसके ऊपर अपना असर प्रारम्म कर दिया । एक महीने वाद वह पैदल चलकर दक्षिणेख्वर आया ।

''मैंने उन्हे अकेला अपनी छोटी-सी शय्या पर वैठे देखा । मुझे देखकर वे प्रसन्न हुए और मुझे स्नेहपूर्वक अपने विछोने पर एक तरफ अपने समीप वैठा लिया । परन्तु एक ही क्षण वाद मैंने उन्हें आवेग से फम्पित होते देखा । उनकी बाँखें मेरी तरफ लगी हुई थी। और वह निरुद्ध नि श्वास के साथ अस्फुट स्वर में कुछ कहते हुए मेरे निकटतर आते जा रहे थे। मैंने सोचा कि वे पहले की तरह ही कुछ पागलपन की वात कहेंगे । परन्तु इससे पूर्व कि मैं उन्हे रोक सक. उन्होंने अपना दायाँ पैर मेरे शरीर पर रख दिया । वह स्पर्श कितना मयानक या ! मैं आँखे खोले-खोले ही देख रहा था, कि कमरे की दीवारे व उसके अदर को अन्य सब वस्तुएँ चक्कर लगा रही हैं, और धीरे-धीरे धून्य मे विलुप्त होती जा रही हैं।.. समस्त ससार, और मेरा अपना व्यक्तित्व मी उसी समय एक नामरहित भून्य में लीन हो गया । यह भून्यता, मानो प्रत्येक वस्तु को अपना ग्रास वना रही थी। मैं डर गया और मुझे ऐसा प्रतीत होने लगा कि मृत्यु मेरे सामने खड़ी है। मैं मय से चिल्ला उठा, 'आप क्या कर रहे हैं ? घर पर मेरे मा-वाप है...' तव वे हॅसने लगे और मेरी छाती पर अपना हाथ फेरते हए उन्होंने कहा : 'अच्छा । ठीक है । आज यही तक रहने दो । समय आने पर वह आ जावेगा ।' उनके यह शब्द कहने के साथ ही वह सब विस्मधकर दृश्य लुप्त हो गया। मैं अपने-आप मे आ गया, और वाहर और मीतर सब चीजें पूर्ववत हो गईँ।"

मैंने यह आफ्चर्यजनक विवरण विना किसी निर्र्यक टीका टिप्पणी के उद्धृत कर दिया है। पाण्चात्य विद्वान चाहे कुछ भी क्यो न सोचे, परन्तु वे भारतीय आत्माओ की इस संमोहन-शक्ति से चकित हुए विना नहीं रह सकते, जो कि बौक्सपीयर के आवेगमय स्वप्नद्रप्टाओ का स्मरण कराती है। यहां यह भी व्यान

देने योग्य है कि इस घटना मे स्वप्नद्रव्टा एक दुर्वल, सहजविश्वासी या आलोचना शक्ति से धून्य आत्मा न थी। उसने स्वय ही अपने इस दिव्य दर्शन के विरुद्ध विद्रोह किया। उसका प्रवल व्यक्तित्व, विपत्ति की गन्ध पाकर, सब प्रकार की समोहन क्रियाओ का घोरतर विरोधी हो गया था। और उसने अपने-आपसे सबसे पहला यही प्रश्न पूछा कि क्या वह किसी प्रकार के मैस्मरिज्म (वशीकरण) का शिकार तो नहीं हो गया है ? परन्तु उसके ऊपर उसके कोई लक्षण दिखाई न देते थे। उसके ऊपर से जो तूफान अभी गुजर चुका था, उसके आघात से अभी तक कॉपते हुए भी वह आत्म-रक्षा के लिए सतर्क हो गया। परन्तु केवल इस एक प्रचण्ड आघात के बाद शेष सब मुलाकात सामान्यरूप मे हुई। रामकृष्ण ने अपने अतिथि के साथ इस तरह व स्नेहपूर्ण घनिष्ठता का व्यवहार किया, मानो कोई घटना घटित नहीं हुई।

संमवत. इसके एक सप्ताह वाद जब नरेन्द्र तीसरी वार उनसे मिलने के लिए आया, तो उसने आत्मरक्षा की दृष्टि से अपनी समस्त विचार-शक्ति को जाग्रत किया हुआ था। उस दिन रामकृष्ण उसे एक पार्श्ववर्ती उद्यान मे ले गए। कुछ देर इघर-उघर टहलने के वाद वे एकान्त गोष्ठी मवन मे वैठ गए। शीघ्र ही रामकृष्ण मावाविष्ट हो गए। नरेन्द्र उनकी तरफ गौर से देख रहा था, कि अकस्मात् ही रामकृष्ण ने उसे छू दिया। तत्काल ही नरेन्द्र की समस्त वाह्य चेतना विलृप्त हो गई। कुछ देर बाद जब वह होश मे आया तो उसने देखा कि रामकृष्ण उसकी तरफ देख रहे थे, और उसकी छाती पर धीरे-धीरे प्रहार कर रहे थे।

वाद के दिनो में गुरु ने अपने शिष्यों से कहा :---

" "जब वह उस अवस्था मे था, तो मैंने उससे अनेक प्रश्न पूछे । मैंने उससे पूछा कि वह पहले कौन था, अव उसकी क्या अवस्था है, इस पृथ्वी पर उसका क्या लक्ष्य है, और वह कव तक जीवित रहेगा ? उसने गमीर मे निमग्न होकर मेरे प्रश्नों का यथोचित उत्तर दिया । मैंने उसके वारे मे जो कुछ देखा व अनुमान किया था, इन उत्तरो से उसकी पुष्टि हो गई । यह चीजे गोपनीय हैं । किन्तु मुझे मालूम हो गया कि वह एक ऋषि है, जिसे पूर्ण सिद्धि प्राप्त है और घ्यान की शक्ति पर उसका पूरा-पूरा अधिकार है । और जिस दिन वह अपनी सच्ची प्रक्वति को जान जाएगा, वह अपनी इच्छा से ही शरीर का ल्याग कर देगा । "

१. श्री श्रोरामकृष्ण लीला प्रसग, पृष्ठ ४३९।

परन्तु उस समय रामकृष्ण ने नरेन्द्र को उस सम्वन्घ मे कुछ नही कहा । अलवत्ता । वह इस विशेप ज्ञान के आघार पर उससे व्यवहार करने लगे और नरेन्द्र को उनके शिष्यो मे एक विशेष स्थान प्राप्त हो गया ।

परन्तु नरेन्द्र ने अभी तक शिष्य की उपाधि घारण न की थी। वह किसी का शिष्य न होना चाहता था। वह रामकृष्ण की अनधिगम्य शक्ति से चकित हो गया था। चुम्बक जिस प्रकार लोहे को अपनी तरफ खीच लेता है, उसी प्रकार इसने उसे अपनी तरफ खीच लिया था, परन्तु वह स्वयं एक सुदृढ घातु का बना हुआ था। उसकी वुद्धि किसी का प्रमुत्व न मानना चाहती थी। जब कि कुछ ही दिन पूर्व वुद्धिवादी बृजेन्द्रनाथ शील के साथ उसके सम्पर्क के समय उसके हृदय ने उसकी बुद्धि के विरुद्ध विद्रोह किया था, वहाँ अब उसकी बुद्धि उसके हृदय ने उसकी बुद्धि के विरुद्ध विद्रोह किया था, वहाँ अब उसकी बुद्धि उसके हृदय नो सन्देह की दृष्टि से देखने लगी। वह अपनी स्वतन्त्रता को कायम रखने और जो वस्तु उनकी बुद्धि द्वारा नियन्त्रित थी, उसके अतिरिक्त गुरु की अन्य किसी वात को भी न मानने के लिए दृढ-सकल्प था। अन्यान्य मनुष्यो का बिचार श्रून्य विश्वास उसके हृदय मे घृणा उत्पन्न कर देता था।

अब इस नवीन शिष्य और प्राचीन गुरु<sup>9</sup> मे जो सम्बन्घ स्थापित हुआ, उससे विचित्र अन्य सम्बन्धो को कल्पना नही को जा सकती । नवेन्द्र अश्रुप्रवाह आदि स्त्रीसुलम दुर्वलता से युक्त मावप्रवण मक्ति से घृणा करता था । वह हरेक वस्तु को विचारपूर्वक देखता था । वह एक क्षण के लिए भी अपनी बुद्धि को सिंहासनच्युत न देख सकता था । अकेला वही ऐमा शिष्य था, जो कि रामकृष्ण के प्रत्येक शब्द को तोलता था, सदेह की दृष्टि से देखता था । परन्तु रामकृष्ण भी उत्तेजित व क्रुद्ध होने के स्थान पर इस वात के कारण उसे उतना ही अधिक चाहते थे । नरेन्द्र से मिलने से पूर्व रामकृष्ण को इस प्रकार प्रार्थना करते हुए सुना गया था :---

''माँ, मैंने जो कुछ उर्पलव्यि की है, उसमे सन्देह करने वाले किसी व्यक्ति को मेरे पास भेज दे।''

माँ ने उनकी प्रार्थना स्वीकार कर ली । नरेन्द्र जिस प्रकार हिन्दू देवी-देव-

१: नरेन्द्र रामकृष्ण के साथ पाँच वर्ष तक रहा, परन्तु इस काल में कलकत्ता में भी उसका अपना एक घर था। वह सप्ताह में एक या दो बार दक्षिणेश्वर जाता था, और कभी-कभी चार-पाँच दिन तक भी अपने गुरु के पास ठहर जाता था। यदि वह कभी एक सप्ताह तक बाहर रहता तो रामकृष्ण उसे बुला भेजते।

ताओ को अस्वीकार करता था, उसी प्रकार वह अढेंतवाद का भी विरोधी था। वह अढेंतवाद को अनीक्ष्वरवाद कहकर पुकारता था। वह हिन्दू धर्मशास्त्रो के आदेशो का खुले तौर पर मजाक उडाता था। उसने रामकृष्ण से कहा: ''यदि लाखो मनुष्य आपको परमात्मा कहें, परन्तु यदि मुझे स्वय उसका प्रमाण नही मिलता तो में कभी आपको वैसा न कहेंगा।''

रामकृष्ण ने हास्यपूर्वक नरेन्द्र का समर्थन किया, और अपने शिष्यो से कहा :

"किसी भी वस्तु को केवल मेरे कहने के कारण स्वीकार न करो। स्वय प्रत्येक वस्तु की परीक्षा करो।"

नरेन्द्र की तीव आलोचना, और उसके आवेगमय तर्क उन्हें आनन्द से मग्न कर देते थे। नरेन्द्र की उज्ज्वल तर्कवुद्धि, और सत्य के अनुसन्यान के लिए उसकी अयक निष्ठा के प्रति उनकी गहरी श्रद्धा थी,वे उसे शैव शक्ति का प्रकाश मानते थे और कहते थे कि यह शक्ति ही अन्त मे माया को पराभूत करेगी। वह कहते थे:---

'देसो । देखो । कैसी अन्तर्भेदी दृष्टि है । यह एक प्रज्वलित अग्निशिखा है, जो कि समस्त अपवित्रताओ को भस्म कर देगी । महामाया, स्वय मी उसके पास दस कदम के अन्दर तक नही घुस सकती । उसने उसे जो महिमा दी है, उसकी शक्ति ही उसे पीछे रोके रखती है ।''

नरेन्द्र का ज्ञान देखकर रामकृष्ण की प्रसन्नता इतनी तीव्र हो उठती थी कि वे वीच-वीच से भावाविष्ट हो जाते थे ।

तथापि कमी-कमी जव उसकी आलोचना दूसरो का कोई ख्याल न करते हुए कठोर माव से प्रयुक्त होती थी, तो उससे वृद्ध रामकृष्ण को दु.ख अनुमव होता था। नरेन्द्र ने रामकृष्ण के मुँह पर ही कहा :---

"आप कैसे जानते हैं कि आपकी उपलब्वियाँ केवल आपके अस्वस्थ मस्तिष्क की ही उपज या केवल दृष्टिम्नम मात्र नहीं हैं ?"

रामइब्ल् खिन्न होकर सान्त्वना प्राप्त करने के लिए वहाँ से उठकर माँ के चरणो मे नतजानु होकर प्रार्थना करने लगे । मौं ने उन्हें सान्त्वना देते हुए कहा :----

"धैर्य रखो । जल्दी ही नरेन्द्र की आँखें खुल जाएँगी ।"

यह ब्रह्मसमाज की मनोवृत्ति है।
१७

कमी-कमी जव वे नरेन्द्र व अन्य शिष्यो के वीच कमी समाप्त न होने वाले वाद-विवाद से तङ्ग ' आ जाते तो वे मां से प्रार्थना करते :---

''माँ । नरेन्द्र को अपनी थोडी सी माया दे दे, जिससे उसका वुद्धिविकार कुछ कम हो जाए और उसका हृदय मगवान को छू सके ।'' परन्तु विवेकानन्द को यन्त्रणा-कातर आत्मा आर्तनाद कर उठी—''मुझे मगवान् नही चाहिए । मुझे शान्ति की इच्छा है—अर्थात् परम सत्य, परम ज्ञान, परम असीमता की इच्छा है ।''

वह यह नही देखता था कि उसको यह इच्छा ही वृद्धि को सीमा से परे है, और उसके हृदय को निश्चित युक्ति शुन्यता को प्रकट करती है। उसके मन को मगवान् के सम्बन्ध में प्रमाण द्वारा सन्तुष्ट करना समव न था। मारतीयों के समान ही वह कहता था :----

''यदि मगवान वस्तुतः सत्य है तो उसका प्रत्यक्ष करना मी समव है।''

परन्तु घीरे-घीरे उसे यह मालूम हो गया कि मावावेशो का शिकार वह व्यक्ति, जिसे कि वह पहले पूर्णतया केवल उसके हृदय को ताडना के ही वशीभूत समझता था, वुद्धि के क्षेत्र में भी उससे कही अधिक बढकर अधिकार प्राप्त किये हुए है। बाद में उसने रामकृष्ण के सम्बन्ध में कहा था ---

''वाहर से देखने मे वे पूर्ण भक्त हैं, परन्तु अन्दर से पूर्ण जानी हैं : मैं सर्वया उनके विपरीत हूँ।''

किन्तु इस वात को स्वीकार करने, और स्वेच्छापूर्वक रामकृष्ण के हाथ मे अपनी सामिमान स्वतन्त्रता को सौंपने से पूर्व वह वार-वार रामकृष्ण के निकट जाता था, और फिर वहां से भाग आता था। और उन दोनो के वीच एक आवेगमय आकर्षण एव गुप्त संघर्ष का पारस्परिक खेल जारी था। नरेन्द्र के निष्ठुर स्पष्ट मापण, जिन वस्तुओं में उसका विश्वास न था, उनके प्रति उसकी सहानुभूति के अभाव, सब प्रकार के जान के मिथ्या आडम्बरो के प्रति उसकी दुर्दम संग्राम की घोषणा, और दूसरो का सम्मतियो के प्रति उसकी अभिमानपूर्ण

१. वे इन वाद-विवादों के सम्बन्ध में कहा करते थे---''शून्य पात्र में जल सरते ' हुए मक-मक वादाज होती है, परन्तु जब पात्र भर जाता है, कोई आवाज सुनाई नही देती । जिस मनुष्य ने मगवान को नहीं पाया है, वह केवल भगवान की सत्ता और उसके प्रयोजन को लेकर निर्र्यक तर्क करता रहता है । परन्तु जिसने पा लिया है, वह मौन रहकर ही दिव्य आनन्द का भोग करता है ।

उदासीनता ने उसे अन्य लोगो की गत्रुता व निन्दा का पात्र वना दिया था। पर वह अपने अभिमान के नग्ने मे उनकी कोई परवाह न करता था।

परन्तु रामकृष्ण अपने सम्मुख कभी नरेन्द्र की निन्दा न होने देते थे। कारण, उन्हें नरेन्द्र के बारे मे पूर्ण निक्ष्चय था। वह कहते थे कि वह युवक विशुद्धतम स्वर्ण का बना हुआ है, और ससार की कोई मिलावट उसे दूषित नही कर सकती।<sup>2</sup> रामकृष्ण को एकमात्र यही भय था कि ऐसी प्रशसनीय वुद्धि कही पीछे अपने मार्ग से भ्रष्ट न हो जाए, और वह अपने अन्दर सघर्ष करनेवाली अनेक शक्तियो को ऐक्य साघन के शुभ कार्य मे न लगाकर किसी नये सम्प्रदाय व नये दल के निर्माण मे उनका दुरुपयोग न करने लगे। उनके हृदय मे नरेन्द्र के प्रति प्रगाढ स्नेह था, परन्तु जब नरेन्द्र दीर्घकाल तक उनसे

- शारदानन्द ने, जो कि वाद मे विवेकानन्द के अन्यतम मित्र व एकान्त अनु-गत अनुचर बन गए थे, और जिन्होंने रामकृष्ण के साथ उनके सम्बन्धो के वारे मे सबसे श्रेष्ठ व विग्वसनीय विवरण दिया है, स्वीकार किया है कि जव पहले-पहल उन दोनो के एक मित्र के घर पर विवेकानन्द के साथ उसका प्रथम साक्षात्कार हुआ, उस समय उनके मन मे मी उसके प्रति कोई सदमावना विद्यमान न थी। नरेन्द्र सज-घजकर, वढिया पोशाक पहने हुए घृणा का भाव लिए हुए अन्दर प्रविष्ट हुआ । वह धीमे-धीमे अस्फुट स्वर मे एक हिन्दी भजन गुन-गुनाता हुआ बैठ गया, और उपस्थित व्यक्तियो को उपेक्षा की दृष्टि से देखता हुआ सिगरेट पीने लगा। परन्तु जव सम-सामयिक साहित्य की आलोचना का प्रसंग छिडा, तो उसने मी वाद-विवाद में माग लिया, और उससे उसकी नैतिक व सौन्दर्य की मावना की महत्ता और रामकृष्ण के प्रति उसका अनुराग प्रकट हो गया। उसने कहा कि रामकृष्ण ही एक ऐसे व्यक्ति हैं जो कि इस जीवन में अपने आन्तरिक आदर्श को विना किसी समझीते के अमल मे ला रहे हैं। (शारदानन्द रचित राम-कृष्ण की श्रेष्ठ जीवनी 'दिव्य भाव' के अन्तिम खण्ड में 'विवेकानन्द सौर रामकृष्ण' शीर्षक परिच्छेद देखिए) ।
- २. वे नरेन्द्र के आत्मविश्वास को कभी वक्का न पहुँचाते थे, अपितु उसे उत्सा-हित करते रहते थे। वे अन्य शिष्यो की अपेक्षा उसे विशेष मुयोग व सुविधा प्रदान करते थे। दृष्टान्त के तौर पर, उन्होंने नरेन्द्र को सब प्रकार के अखाद्य पदार्थों के भक्षण की मी अनुमति दे दी थी। कारण, वे कहते थे कि नरेन्द्र जैसे व्यक्ति के लिए यह नितान्त गौण वस्तूएँ हैं।

दूर रहता था तो उनका सस्नेह उद्वेग प्रकाण नरेन्द्र को परेणान व उत्तेजित कर देता था। रामकृष्ण स्वय मो उससे लज्जित होते थे, परन्तु वे वैसा किए बिना रह भी न सकते थे। आम जनसमुदाय के वीच, जव रामकृष्ण उसकी अतिशय प्रशसा करते थे, हल्टान्त के तौर पर जब वे केशवचन्द्र की सुप्रतिष्ठित ख्याति के मुकाविले मे तव तक कीर्तिहोन तरुण नरेन्द्र की भावी ख्याति की संमावना को उच्च स्थान देते थे, तो उससे नरेन्द्र उनके प्रति क्रुद्ध हो उठता था। वे कलकत्ते की गलियो मे, और यहाँ तक कि साघारण ब्रह्मसमाज के मन्दिर में मी उसे खोजते फिरते थे। एक दफे वे इसी प्रकार साधारण ब्रह्मसमाज की समा मे प्रार्थना के समय नरेन्द्र को ढूँढते हुए घुस गए, और उन्हे उस हालत में वहाँ देखकर लोग उनके विरुद्ध नाना प्रकार के कटूव निन्दापूर्ण आलोचना करने लगे। नरेन्द्र को इससे कष्ट मी हुआ, परन्तु साथ ही क्रोघ मी हुआ और उसने इस पोछा किए जाने से मुक्ति पाने के लिए रामकृष्ण को कठोर शब्द भी कहे । उसने रामकृष्ण से कहा था कि किसी मी मनुष्य को दूसरे मनुष्य के प्रति इस प्रकार पागल न होना चाहिए, और यदि वे उसे इतना अधिक प्यार करते हैं तो वे अपनी आघ्यात्मिक महानता को गैँवाकर उसके (नरेन्द्र के) ही स्तर पर आ जाएँगे । सरल व पवित्र रामकृष्ण ने भयपूर्वक नरेन्द्र के कयन को मुना, और लौटकर माँ से सलाह पूछने लगे । परन्तु 'वे सान्त्वना पाकर फिर लौट आए । और नरेन्द्र से कहा :---

"ओ । अमागे ! मैं तेरी वात नही सुन सकता । मां ने मुझे कहा है कि मैं तुझे इसलिए प्यार करता हूँ, क्योकि मैं तेरे अन्दर मगवान को देखता हूँ। जिस दिन मैं तेरे अन्दर उसे न देख सकूंगा, उसी दिन मेरे लिए तुझे देखना असहा हो जाएगा।"

शीघ्र ही उन दोनो की हालत विपरीत हो गई । अब वह समय का गया जब कि नरेन्द्र की उपस्थिति को रामकृष्ण एकदम निर्लिप्त माव से देखने लगे । वे इस प्रकार अन्य व्यक्तियो के साथ वातो में व्यस्त रहने लगे कि मानो उन्होंने नरेन्द्र को देखा ही नही है । कई सप्ताह तक यहो क्रम जारी रहा । तथापि नरेन्द्र

१ अह्यसमाज का यह वर्ग केशवचन्द्र से अलग हो गया था, और जातीय हिन्दू दिष्टिकोण के साथ किसी प्रकार के समझौते का सर्वया विरोधी था। यह उल्लेख योग्य है कि नरेन्द्र उन दिनो इस संस्था का सदस्य था। रामकृष्ण ने केशवचन्द्र के ऊपर अपने प्रमाव के कारण अनजाने में ही इस वर्ग मे अपने अनेक शत्रु पैदा कर लिए थे।

गुरु की आच्यात्मिक शक्ति ने घोरे-धीरे विद्रोही शिष्य को वश से कर लिया। नरेन्द्र ने व्यर्थ ही रामकृष्ण के विश्वासो--विशेषतः दो सर्वथा विपरीत विश्वासो---मूर्तिपूजा में निष्ठा और एक अद्वितीय एकत्व में विश्वास---का उप-हास किया। मगवान् का जादू धीरे-धीरे अपना कार्य कर रहा था।

रामकृष्ण ने उससे पूछा : ''यदि तुम मेरी माँ को नही मानते तो यहाँ क्यो आते हो ?'' नरेन्द्र ने उत्तर दिया : ''क्या आने से ही मुझे उसे मानना होगा ?''

गुरु ने कहा : ''अच्छा । अब से कुछ ही दिन वाद न केवल तुम उसे मान ही लोगे, अपितु उसका नाम मात्र सुनकर रोने लगोगे ।'''

१. अन्धविश्वास और मूर्तिपूजा के घोरतर विरोघो एव मूर्तिमजक नरेन्द्र को काली और उसके पुरोहित के सम्मुख नतजानु होते हुए देखकर ज़जेन्द्रनाथ शोल को जो विस्मयकारी आधात पहुँचा, उसे उन्होंने स्वय स्वीकार किया है । कौतूहल के वशवर्ती होकर स्वय दक्षिणेश्वर जाने से पूर्व तक उन्होंने इसके लिए नरेन्द्र की कठोर णब्दो मे मर्त्सना करनी प्रारम्भ कर दी थी । एक अपराह्न दक्षिणेश्वर मे व्यतीत कर वे वहाँ से नैतिक व दैहिक विस्मय की दिशा मे वापस आये । उनकी समस्त पूर्ववर्ती घारणाएँ इगमगाने लगी । अनजाने मे ही वे उस आवोहवा के वशीभूत हो गए जो कि रामकृष्ण के देह से निकलती प्रतीत होती थी । इस विख्यात युक्तिवादो विद्वान एव विग्वय-विद्यालय के उच्चपदस्थ व्यक्ति के ऊपर, जिसने कि अमी तक अपने विचार-स्वातन्त्र्य की रक्षा की थी, जो अपूर्वमावित प्रतिक्रिया दिखाई दी उसका वर्णन नितान्त मनोरख़क है---

"मेरे नेत्रो के सम्मुख जो परिवर्तन घटित हो रहा था, मैं निहायत दिल-चस्पी के साथ उसे देख रहा था। मेरे जैसे एक घोरतर वेदान्तो, हीगेलियन व क्रान्तिकारी युवक की कालीपूजा व धार्मिक मावावेश के प्रति क्या मावना हो सकती है, यह सहज ही कल्पना की जा सकती है। परन्तु विवेकामन्द जो कि जन्म से ही एक मूर्ति-विष्वसक, स्वतन्त्र विचारक, निर्माण व धासन करने वाली वुद्धि का स्वामी, और आस्माओ को वग मे करने वाला था,

वह कैसे इस अद्भुत अतिप्राकृतिक, रहस्यवाद की दलदल मे फँस गया, यह दृश्य एक ऐसी पहेली थीं जो उस समय मेरे विशुद्ध तर्क (Purc Reason) के दर्शनशास्त्र के लिए दुर्बोध्य प्रतीत होती थीं। ...

"(रोगनिदान की उत्मुकता के वशवर्ती होकर) अन्त मे मैं विवेकानन्द के गुरु को देखने व उसकी कया सुनने के लिए दक्षिणेश्वर गया। वहाँ पर मन्दिर के प्रांगणस्य उद्यान में निर्जन प्रशान्त वृक्षों की छाया में ग्रीष्म के सुदीर्घ दिन का अधिकाण समय व्यतीत कर जब घर लौटने लगा, तो मयद्धर धनघोर वर्षा व आँघी-तूफान के अघकार के वीच सुर्य अस्त हो रहा था। मैं एक नैतिक व दैहिक भ्रान्ति अनुभव करने लगा । मुझे इस प्रच्छन्न सत्य का मान होने लगा कि आपाततः उच्छ्रह्वल व अनियन्त्रित दिखाई देने वाले पदायों को भी नियम का शाही बन्बन अपने नियन्त्रण मे वाँघे हुए है, अनु-भव-शक्ति अपनी समस्त भूल-भ्रान्तियो के साथ मी तर्क का ही प्रारम्मिक स्तर है। और किसी बाह्य रक्षक शक्ति में विश्वास आत्मनिर्णय की प्रारम्सिक क्रिया का ही एक अस्पष्ट प्रतिविम्व मात्र है। और विवेकानन्द के परवर्ती जीवन में इस सत्य का एक महत्वपूर्ण समर्थन दिखाई देता है । कारण, विवेकानन्द जिस दृढ निम्चयता की खोज करता था, वह अपने गुरु के आशीर्वाद व शक्ति से उसे प्राप्त करके सार्वभौम मनुष्य और आत्मा की परम व अविच्छेद्य प्रभुता के मत का प्रचार करने के लिए वाहर निकल पडा।'' (सन् १९०७ मे 'प्रवुद्ध मारत' पत्रिका मे प्रकाशित ब्रजेन्द्रनाथ शील का लेख । यह लेख 'स्वामी विवेकानन्द को जीवनी' प्रन्य के प्रथम भाग में १७७ पृष्ठ पर उद्धत है ।

 जो वैज्ञानिकगण मनो-दैहिक समस्याओ का अघ्ययन करते हैं, उनके लिए यह घ्यान देने योग्य है ,कि रामकृष्ण जिन स्पर्धों द्वारा अन्य व्यक्तियो के

फिर एक आघ्यात्मिक तूफान उसके ऊपर से गुजर गया । मुहर्त भर मे नरेन्द्र की आँखो मे हरेक वस्तु परिवर्तित हो गई । उसने विस्मय के साथ देखा कि ईश्वर के अतिरिक्त अन्य किसी भी वस्तु का अस्तित्व नही है । वह लौटकर अपने घर चला गया । परन्तु वह जिस वस्तु को देखता, छूता व खाता था, वह सव कुछ भगवान् ही थी । ..सार्वमौम घक्ति से उन्मत्त होकर उसने सव काम करना छोड दिया । उसके माता-पिता उसकी यह अवस्था देखकर चिन्तातुर हो गए और उसे बीमार ख्याल करने लगे । कुछ दिन तक वह इसी दया मे रहा । उसके वाद स्वप्न जुप्त हो गया । परन्तु उसकी स्मृति, अद्वैतिक अवस्था के पूर्वास्वाद के रूप मे नरेन्द्र के हृदय मे वनी रही, और उसके वाद उसने फिर कमी उसके अस्तित्व से इनकार नही किया ।

उसके बाद वह रहस्यमय तूफानो को एक प्रुद्धला मे से गुजरा। वह एक पागल की तरह ''शिव <sup>1</sup> . शिव <sup>1</sup> .'' रटने लगा। रामकृष्ण करुणापूर्ण दृष्टि से उसे लक्ष्य करने लगे :

''हाँ । मैं भी वारह वर्प तक इसी अवस्था मे रहा हूँ ।''

विवेकानन्द की प्रकृति सिंह के सदृश थी, वह एक ही छलाग मे व्यङ्गपूर्ण अस्वीकार से उपलव्धि के क्षेत्र मे पहुँच गया। परन्तु यदि अन्दर से बारूद की सुरङ्ग न विछाकर केवल बाहर से ही उसके दुर्ग पर आक्रमण किया जाता; तो उसमे कमी ऐसा स्यायी रूपान्तर न आ सकता। वेदना के तात्कालिक तीव्न कणाघात ने उसे आरामदेह सन्देह और वुद्धिवादिता के विलास से, जिनका कि उसे अभिमान था, मुक्त कर दिया और उसे पाप व अस्तित्व की दु.खदायक समस्या के सम्मुख लाकर खडा कर दिया।

सन् १०५४ के प्रारम्भ में उसके लापरवाह और अमितव्ययी पिता का अकस्मात् हृदय की गति के रुक जाने से देहान्त हो गया और सारे परिवार के सम्मुख विनाग आ खडा हुआ । छः-सात व्यक्तियों के लिए अन्न जुटाने का

अन्दर परिवर्तित अवस्थाओं का तात्कालिक अनुभव उत्पन्न करते थे, वे प्राय. हमेशा (यदि सर्वदा नही) उस समय किए जाते थे जव कि रामकृष्ण अर्वचेतन या पूर्ण अचेतन अवस्था मे होते थे। इसलिए इच्छा दारा सपन्न को जानेवाली किसी क्रिया के साथ उसका लेश मात्र भी सादृश्य नही है। जिस गह्लर मे उन्होंने स्वय पहले अवतरण किया था, उसमे वलप्रयोगपूर्वक किसी अन्य को भी उतार देने के साथ उसकी बहुत-कुछ तुलना की जा सकती हूं।

प्रस्त था, इसके अतिरिक्त कर्जख्वाहो की भीड थी। उस दिन से नरेन्द्र को दरिद्रता का स्वाद मिला, नौकरी के लिए निरर्यक खोज और मित्रो की विमुखता का ज्ञान हुआ। उसने अपनी इस विपत्ति का वर्णन कई पृष्ठो में किया है, जो कि अत्यन्त मामिक स्वीकारोक्तियाँ हैं<sup>1</sup> :---

"मैं मुख से मरा जा रहा था। नंगे पैर मैं एक दफ़्तर से दूसरे दफ्तर तक दौडता, परन्तु सव तरफ से घुणा के अतिरिक्त और कुछ न मिलता । मैंने मनुष्य की सहानुभूति का अनुमव प्राप्त किया। जीवन की वास्तविकताओं के साथ यह मेरा प्रयम सपर्क था। मैंने देला कि इस जगह दुर्वल, गरीव एवं परित्यक्तों के लिए कोई स्यान नही है। वे व्यक्ति जो कुछ ही दिन पूर्व मेरी सहायता करने मे गर्व का अनुमव करते थे, उन्होंने सहायता करने की शक्ति के विद्यमान रहने पर भी अपने मुख फेर लिए । यह संसार मुझे चैतान की सृष्टि दिखाई देने लगा। एक दिन जलती हुई दोपहरी मे, जब मैं मुश्किल से अपने पैरो पर खडा हो सकता था, में एक स्मारक की छाया मे बैठ गया। वहां पर मेरे कई मित्र मी थे, और उनमे से एक मित्र भगवान् की अपार करुणा का गीत गाने लगा। यह गान मुझे अपने सिर पर जानवूझकर किए गए एक यॉब्टप्रहार के समान प्रतीत हुआ। अपनी माता और भाइयो की असहाय अवस्था को याद कर मैं चिल्ला उठा : 'यह गाना बन्द करो ! जो लोग अमीरो के घर मे पैदा हुए हैं, और जिनके माता-पिता भूख से नही मर रहे हैं, उनके कानो मे यह गान सुधावर्षण कर सकता है। हाँ । एक समय था, जब कि मैं मी इसी प्रकार सोचा करता था। परन्तू अव, जब कि मैं जीवन की निष्ठुरताओं के सम्मुख खडा हुआ हूँ, यह गाना मेरे कानों में एक मयानक उपहास के समान चोट करता है।' मेरे मित्र को इससे चोट पहुँची । उसे मेरी भयानक आपत्ति का ज्ञान न था । अनेक वार जव मैं देखता था कि घर में खाने को पर्याप्त मोजन नहीं है, मैं अपनी माँ से यह वहाना करके कि मुझे एक दोस्त ने निमत्रित किया है, भूखा रह जाता था। मेरे घनी मित्र मुझे कमो-कमी अपने घरो पर गाने के लिए आमत्रित करते थे. परन्तु उनमे से एक ने भी कभी मेरे दुर्माग्य के वारे मे कोई कौत्रहल व चिन्ता प्रकट नही की । पर मैं अपनी इस दुरवस्या को किसी पर प्रकट न करता था..."

इन दिनो नरेन्द्र प्रतिदिन प्रात काल ईश्वर से प्रार्थना किया करता था।

यह निवरण 'श्रो श्रीरामकृष्ण लीला प्रसग' प्रन्थ के ४२८ व तत्परवर्ती पृष्ठ से उद्धृत किया गया है।

एक दिन उसकी माँ ने, जिसकी मक्ति व श्रद्धा अपनी इस महान् विपत्ति के कारण वुरी तरह विचलित हो गई थी, नरेन्द्र को प्रार्थना करते सुना और उसने उससे कहा : ''मूर्ख । चुप रहो ! तुमने वचपन से लेकर आज तक मगवान् का नाम ले लेकर अपना गला फाड लिया है । परन्तु मगवान् ने तेरे लिए क्या किया है ?''

.यह सुनकर नरेन्द्र का दिल मी भगवान् के प्रति क्रोघ से मर गया । वह उस की आर्त प्रार्थनाओं को क्यो नहीं सुनता ? उसने ससार मे इतना कष्ट क्यो दिया है ? और उस समय पडित विद्यासागर के यह कटु शब्द उसे याद आ गए---

''यदि भगवान् इतने मगलमय व करुणामय है तो <sub>'</sub>आज एक-एक ग्रास अन्न के लिए लाखो आदमी क्यो भूखे <u>मर रहे है ?''</u>

एक प्रचण्ड विद्रोह की आग उसके अन्दर मडक उठी । उसने भगवान् के विरुद्ध युद्ध की घोषणा कर दी ।

उसने अपने विचारो को कभी किसी से छिपाने की चेष्टा नही की । और अब वह साफ तौर पर भगवान के विरुद्ध प्रचार करने लगा । वह सिद्ध करने लगा कि या तो भगवान का अस्तित्व ही नही है, अथवा वह पापी है । एक नास्तिक के रूप में सर्वत्र उसकी कुल्याति फैल गई । और जैसी कि श्रद्धालु व्यक्तियो की सब जगह प्रकृति होती है, वे नरेन्द्र के अविश्वास को अकथनीय वुरी भावनाओं के प्रेरित तथा उसके कार्यों को विद्रेषयुक्त कहकर सर्वत्र उसको

१. पडित विद्यासागर (ईश्वरचन्द्र, १=२०-१८६१) एक समाज-सुघारक थे। वे कलकत्ता के सरकृत कालेज के डायरेक्टर थे। रामकृष्ण के साथ उनका परिचय था। उनकी विद्या की अपेक्षा, उनके मानव-प्रेम के कारण ही लोग श्रद्धा के साथ उनका नाम स्मरण करते हैं। सन् १८६४ मे दुर्मिक्ष मे एक लाख से ऊपर व्यक्ति काल के ग्रास बने थे, जिसे असहाय की तरह देखकर उनका विश्वास ईश्वर से हट गया था, और उन्होंने अपना समस्त जीवन मानव जाति की सेवा मे लगा दिया था। सन् १८६८ मे कश्मीर यात्रा के समय विवेकानन्द ने विद्यासागर के सम्वन्व मे अत्यन्त श्रद्धा व सम्मान का प्रदर्शन किया था, उनके विरुद्ध उसने कभी एक शब्द भी नहीं कहा। भगिनी निवेदिता ने स्वामी विवेकानन्द के साथ अपने आलाप के विवरण मे इसका उल्लेख किया है। (स्वामी विवेकानन्द के साथ अपने आलाप के विवरण मे इसका उल्लेख किया है। (स्वामी विवेकानन्द के साथ जुछ यात्राओ के नोट्स, उत्तोघन कार्यालय, कलकत्ता)

निन्दा करने लगे । इस वेईमानी से विवेकानन्द का हि्दय और कठोर हो गया, और वह सबके सामने गर्वपूर्वक यह कहने लगा कि इस घृणित ससार मे जो कोई व्यक्ति उसके समान दुर्माग्य के शिकार हैं, उन्हे जिस किसी उपाय से भी वे प्राप्त कर सके, मुहूर्त भर के लिए आनन्द प्राप्त करने का अधिकार है । और वह यह भी कहने लगा कि यदि वह स्वय किसी उपाय को आनन्दप्राप्ति के लिए उपयोगी समझेगा तो वह किसी के मय से उसे ग्रहण करने से कमी न चूकेगा । रामछृष्ण के कुछ शिष्य, जिन्होंने उसके इन विचारो पर धर्म के भय से आपत्ति प्रकट की, उन्हे उसने उत्तर दिया कि केवल कायर पुरुष ही मय के कारण, ईफ्वर मे विष्वास करते हैं । यह कहकर उसने उन्हे विदा कर दिया । उसी समय उसके मन मे यह सोचकर पोडा होने लगी कि शायद रामछृष्ण मी उसे दोषी समझे । परन्तु उसके गर्व ने पुन विद्रोह किया ''इसकी क्या परवाह है । यदि किसी मनुष्य की ख्याति इतनी कमजोर वुनियाद पर प्रतिष्ठित है, तो मुझे उसकी चिन्ता नही । मैं उसे लात मारता हूँ ! ''

दक्षिणेफ्वर आश्रम मे रामकृष्ण को छोडकर सबने उसको आशा त्याग दी ।

किन्तु नरेन्द्र के लिए रामकृष्ण का विश्वास नष्ट नही हुआ।<sup>9</sup> पर वे एक मनोवैज्ञानिक मुहूर्त की प्रतीक्षा में थे। वे जानते थे कि नरेन्द्र की मुक्ति केवल उन्ही के द्वारा समव है।

प्रीष्म ऋतु समाप्त हो गई । नरेन्द्र आजीविका के लिए अपनी कष्टदायक खोज मे लगा रहा । एक दिन सन्व्या के समय, अनाहार के कारण अवसन्न देह के साय रोते-रोते वह सडक के किनारे एक घर के सामने बैठ गया । उसके भूलुण्ठित देह मे ज्वरविकार प्रवल हो उठा । अचानक ऐसा प्रतीत होने लगा कि उसकी आत्मा को ढकनेवाले पर्दे फट गए हैं, और एक प्रकाश व का उदय हुआ

- १. परवर्ती समय मे विवेकानन्द ने कहा था, "रामकृष्ण ही एक ऐसे व्यक्ति थे, जिनका, मुझ पर अट्रट विफ्वास था। मेरी माता और मेरे माइयो के दिल मे भी मेरे लिए इतना विख्वास न था। उनके इस अटल विख्वास ने ही मुझे हमेशा के लिए उनसे मिला दिया। केवल वे ही प्रेम के असली अर्थ को समझते थे।"
- २ जिस समय जीवनी-शक्ति अपनी चरम सीमा पर पहुँच जाती है और इच्छा-णक्ति के सघर्ष करने के अन्तिम सुरक्षित साधन मी समाप्त हो जाते हैं, उस समय एक यान्त्रिक प्रक्रिया द्वारा इस दैवीय प्रकाश का उद्घाटन होता है।

है। उसके समस्त अतीत सशय अपने-आप मिट गए। अब वह सचमुच यह कह सकता था. ''मैं देखता हूँ, मैं जानता हूँ, मैं विश्वास करता हूँ, मेरा अमृ दूर हो गया है।.....''

उसके देह और मन को शान्ति प्राप्त हो गई। उसने घर जाकर सारी रात घ्यान में व्यतीत कर दी। प्रात.काल के समय उसका मन स्थिर हो गया। उसने निश्चय कर लिया कि अपने पितामह के सदृश वह भी ससार का त्याग कर देगा। कव करेगा, उसकी तिथि भी उसने निश्चित कर ली।

उसी दिन रामकृष्ण इन सब वातो को विना जाने ही, अचानक कलकत्ता आ गये और उन्होंने नरेन्द्र से उस रात के लिए अपने साथ दक्षिणेश्वर चलने का आग्रह किया । नरेन्द्र ने भाग निकलने की काफी चेष्टा की, पर सफल न हो सका, और उसे गुरु के साथ चलना पडा । उस रात, नरेन्द्र के साथ एक ही बद कमरे के अन्दर रामकृष्ण मजन गाने लगे, उनके सुन्दर मधुर स्वर को सुनकर नरेन्द्र के आँसू वहने लगे । कारण, नरेन्द्र को मालूम हो गया था कि गुरुदेव ने उसका अभिप्राय समझ लिया है । रामकृष्ण ने उससे कहा :---

''मैं जानता हूँ कि तुम इस ससार मे नही रह सकते । परन्तु, जव तक मैं इस ससार मे हूँ, मेरे लिए तुम मी इसमे रहो ।''

नरेन्द्र घर लौट आया। उसे एक अनुवाद के दफ्तर व एक वकील के कार्या-लय मे कुछ काम मिल गया था, परन्तु उसे कोई स्थिर कार्य न मिला था, और इसलिए उसके परिवार का भविष्य एक दिन से अधिक के लिए अनिश्चित था। उसने रामकृष्ण से अपने व अपने परिवार के लिए प्रार्थना करने के लिए कहा। रामकृष्ण ने कहा ''वत्स । मैं यह प्रार्थनाएँ नही कर सकता। तुम अपने-आप वैसा क्यो नही करते ?''

नरेन्द्र मौ के मन्दिर मे गया। वह अपने-आपमें अत्यन्त प्रसन्न व उत्साहित अनुमव करता था। उसके अन्दर प्रेम और विश्वास की घारा वह रही थी। परन्तु जव वह लौटकर आया, और रामकृष्ण ने उससे पूछा कि उसने अपने कप्टो से मुक्ति के लिए प्रार्थना की या नहीं, तो उसने उत्तर दिया कि वह मूल गया था। रामकृष्ण ने उसे फिर जाने के लिए कहा। वह दुवारा और तिवारा मो जाकर लौट आया। ज्यो ही वह मन्दिर के अन्दर प्रवेश करता था, त्यो ही प्रार्थना करने का लक्ष्य उसकी आँखो के आगे से लुप्त हो जाता था। तीसरी वार उसे निस्सन्देह अपने जाने का प्रयोजन स्मरण रहा, परन्तु वह शर्म के मारे कुछ कह न सका। ''ये कितने क्षुद्र स्वार्थ हैं ! इनके लिए में मां से प्रार्थना

कहेँ ।'' इसके स्यान पर उसने प्रार्यना की —''माँ ! मैं जानने और विश्वास करने के अतिरिक्त और कुछ नही चाहता ।''

उस दिन से उसके लिए एक नवजीवन का सूत्रपात्र हो गया। वह जान गया, और उसे विश्वाम प्राप्त हो गया। उसके विश्वास का जन्म गेटे के वृद्ध वीणा-वादक के सदृश वेदना के बीच हुआ था, इसलिए वह अत्रुसिक्त रोटों के स्वाद को और अपने उन यत्रणापीडित माइयों को, जिन्होंने कि उन टुकडो में हिस्सा वटाया था, कमी न भूल सका। एक गंमीर नाद ने विश्व के सम्मुख उसके विश्वास की घोषणा कर दी:---

"जिस परमात्मा में मैं विश्वास करता हूँ, वह केवल समस्त आत्माओं की समष्टि है, और सवसे वढकर मैं सब देशो और सब जातियों के पापी मगवान् मे, दरिद्र मगवान् में और पतित मगवान् में विश्वास-करता हूँ। " "

गैलीलियन की ही विजय हुई । वगाल के दयालु ईसा (रामकृष्ण) ने अपने भक्त के दर्प के प्रतिरोध को चूर्ण कर दिया था। भविष्य मे रामकृष्ण को शासन करने के लिए उत्पन्न इस क्षत्रिय सन्तान को अपेक्षा अधिक आज्ञाकारो व अनुगत अन्य कोई सन्तान न मिल सकी। उनका मेल इतना पूर्ण हो गया कि वे एक-दूसरे से सर्वया अभिन्न प्रतीत होने लगे। इस मावप्रवण उढेंगणील आत्मा पर, जो कि यह न जानती थी कि थोडा-योडा देने ना क्या अर्थ है, एक नियामक प्रमाव की आवश्यकता थी। रामकृष्ण उसके खतरों को जानते थे। उसकी घोर रवयुक्त तूफानी गति, युक्ति की सारी सीमाओ को एक छलांग मे लौंध-कर ज्ञान से प्रेम, और व्यान की पूर्ण उपयोगिता से कर्म को पूर्ण उपयोगिता पर पहुँच गई। वह प्रत्येक वस्तु को एक ही आलिङ्गन मे आबद्ध करने के लिए व्याकुल हो उठी। रामकृष्ण के जोवन के अन्तिम दिनों में हम नरेन्द्र को प्रायः उनसे यह अनुरोध करते हुए देखते है कि वे उसे उर्घ्यतम अतिचेतन दिव्यप्रकाण तक, उस निर्विकल्प समाधि तक पहुँचा दे जिससे कि पुन. ससार मे नही लौटना पढ़ता। परन्तु रामकृष्ण इसके लिए किसी प्रकार मां सहमत न हुए।

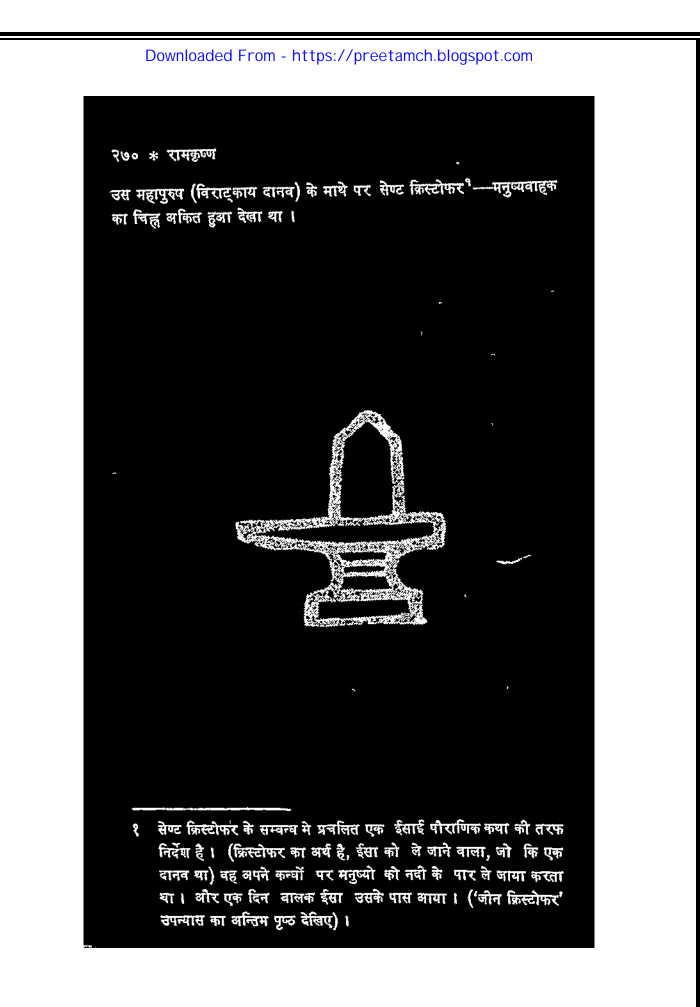
- १. 'विल्हेम मीस्टर' मे गेटे के सर्वोत्कृष्ट गानो की तरफ निर्देश है। शूबर्ट, ह्यूगों वुल्फ प्रभृति उमस्त अष्ठ योरोपियन संगीतजो ने इन गानो को गाया है।
- २. ईसा के विरुट वृया युद्ध करने के वाद, मृत्यु-जय्या पर सम्राट् जूसियन यह कहकर चिल्लाए थे।

शिवानन्द ने मुझे दतलाया कि एक दिन कलकत्ता के निकट कोसीपुर के उद्यान मे नरेन्द्र को वास्तव मे उक्त समाधि अवस्था प्राप्त हो गई। उस समय णिवानन्द भी वही मौजूद थे। "उसे अचेतन अवस्था मे पाकर और उसके शरीर को धव की तरह ठडा देखकर हम उद्विग्न होकर गुरु के पास मागे और उनसे सब समाचार कह सुनाया । गुरु ने कोई उत्सुकता न प्रकट की, केवल मन्द-मन्द मुस्कराने लगे, और कहा : 'वहुत अच्छा ।' और फिर चुप हो गए। कुछ देर के बाद नरेन्द्र बाह्य चेतना को पाकर गुरु के पास आया । गुरु ने उससे कहा: 'अच्छा । अब तो तुम समझते हो ?' यह (उच्चतम उपलब्धि) अव से ताला-चाबी के भोतर रहेगी । तुम्हे माँ का कार्य पूर्ण करना है । कार्य समाप्त हो जाने पर वे खुद ही ताला खोल देगी । तरेन्द्र ने कहा : 'गुरु । मैं समाधि मे अत्यन्त सुखी था। अपने असीम आनन्द में मैं बाह्य ससार को एकदम भूल गया था। मैं चाहता हूँ कि आप मुझे इसी अवस्था मे रहने दे !' गुरु ने चीत्कार कर कहा. 'कितनी सर्म की वात है ! तुम कैसे इन चीजो को चाहते हो ? मैं तो सोचता था कि तू एक विराट् पात्र है, जो समस्त जीवन को अपने अन्दर मर कर रखेगा। परन्तु तू साधारण आदमी की तरह वैयक्तिक आनन्द मे मस्त रहना चाहता है ?...जा, तू देखेगा कि माँ के आशीर्वाद से तेरे लिए यह उप-लब्धि इतनी स्वामाविक हो जायेगी कि तू अपनी साघारण अवस्था मे भी समस्त जीवो के वीच उसी एक भगवानू को देखेगा। तू संसार मे महानू कार्य करेगा, तू मनुष्यों में आघ्यात्मिक चेतना लाएगा, और दीन व दु खियों के कष्टों को दूर करेगा ।"<sup>9</sup>

विवेकानन्द के जीवन का क्या प्रयोजन है, रामकृष्ण ने उसे जान लिया था, और विवेकानन्द की इच्छा न होते हुए भी उन्होंने उसे उसी कार्य मे लगाया था।

उन्होंने कहा : साघारण आत्माएँ समार को शिक्षा देने का दायित्व अपने ऊपर लेने से डरती हैं । एक क्षुद्र तिनका अपने-आप तैर सकता है, परन्तु यदि कोई पक्षी उसके ऊपर बैठ जाता है, तो वह तत्काल हव जाता है । परन्तु नरेन्द्र मिन्न प्रकार की वस्तु है । वह एक महानू वृक्ष के तने के सदृत्र है, जो गगा के बक्ष पर मनुष्यो और पशुओं को अपने ऊपर लादकर पार ले जाता है । <sup>2</sup> उन्होंने

- १. ७ दिसम्बर, सन् १६२७ का पत्र।
- २. श्री श्रीरामकृष्ण कथामृत, द्वितीय खण्ड, पृ० ४२।



# ११ सांध्य संगीत

इस प्रकार रामकृष्ण सन् १८८१ से दक्षिणेश्वर मे वास करते थे, जहाँ हर समय शिष्यगण उन्हे घेरे रहते थे। यह शिष्य पिता के समान उन्हे चाहते थे। और सुमघुर कलकल घ्वनि से गगा उन्हे लोरियाँ देती थी। वल खाती हुई और उत्तर को तरफ वहती हुई, नदी मे मध्यात्न के समय ज्वार की लहरे उसके दोनो फूलो को आप्लावित कर देती थी उस नदी का अविछिन्न अविराम सगीत इस सुन्दर साहचर्य की अलक्षित अन्तर्घारा थी। प्रात. और सायकाल के समय देवी-देवताओ की दिनचर्या को लक्ष्य करके जो घण्टे वजते थे, शाह्व घ्वनि होती थी, वशी व मृदग की सुरीली तान उठती थी, खडताल वजते थे व मन्दिर

६ श्री श्रीरामकृष्ण कथामृत पुस्तक के प्रत्येक कथा प्रसग मे परिपार्थ्व व आबो-हवा का वर्णन है ।

प्रमात होने से पूर्व ही मृदु घण्टा-व्वनि के साथ प्रातः कृत्य की घोषणा होती थी। दीपावली जल उठती थी। नाट्यमन्दिर मे वशी, मृदग व कर-ताल के साथ स्तोत्र पाठ होता था। पूर्व दिशा मे आकाश के रक्तिम होने से पहले ही उद्यान से देवता के अर्घ्य के लिए पत्र-पुष्प चुने जाते थे। जो सव शिष्य रात्रि मे ठाकुर के पास रहते थे, वे उनकी श्रय्या के समीप बैठ-कर घ्यान करते थे। रामकृष्ण अर्वनग्न अवस्था मे ही उठकर इघर-उघर टहलते हुए मघुर स्वर मे गान गाते थे। और मां के साथ कितनी ही देर तक प्रेमपूर्वक वाते करते थे।इसके अनन्तर समस्त वाद्यग्त्र एक साथ वजते थे। शिष्यगण स्नानादि से निवृत्त होकर ट्रंवरामदे मे खडे हुए रामकृष्ण के समीप आ जाते थे और गगा की तरफ मुँह करके उनमे कथोपकथन प्रारम हो जाता था।

मघ्याह्न मे काली, विष्णु और वारह शिव के मन्दिरो मे घण्टा घ्वनि के साथ पूजा की समाप्ति की घोषणा की जाती थी। आकाश ने सूर्य तपने

मे आरती गान होता था, वह सव जाहतवी के कलरव के साथ मिल जाते थे। वायु के झोको के साथ पवित्र उद्यान से घूपगन्ध के समान मस्त करने वाली सुगन्व उडकर आती थी। चन्दोवे व झालरो से सुसज्जित अर्धवृत्ताकार वरामदे के खम्मो के वीच से सनातन (Etermty) को मूर्ति रूप नदी में से गुजरते हुए रग-विरगे जहाज तितलियो के झुण्ड के समान दिखाई देते थे।

परन्तु मन्दिर का प्रागण एक विभिन्न प्रकार को मानव-नदी की अविराम लहरों से स्पन्दित रहता था। यह नदी, उन तीर्थयात्री, पुजारी, पण्डित तथा सब तरह के घार्मिक व कौतूहलपूर्ण मनुष्यो की नदी थी, जो कि मारत के विभिन्न भागो से व समीपवर्त्ती नगरी से उस आश्चर्यजनक मनुष्य को देखने व प्रश्नो हारा परेशान करने के लिए आते थे, जो कि अमी तक अपने-आपको अत्यन्त सावारण आदमी समझता था। रामकृष्ण अक्लान्त धैर्य के साथ मनुर ग्राम्य मापा मे उनके सब प्रश्नो का उत्तर देते थे। उनकी वोली में एक घनिष्ठ सरल सौन्दर्य था। साथ हो उसमे गम्भीर वास्तविकता के साथ आत्मीयता का मो पूर्ण समावेश था। उनको दृष्टि के आगे कोई मी दृश्य या कोई मी व्यक्ति अलक्षित नही रह सकता था। वह वालक के समान क्रीडा कर सकते थे, और एक सन्त के समान विचार कर सकते थे । यह सम्पूर्ण हास्यमय, स्नेहमय, अन्तर्भेदी स्वतः स्फूर्ति ही उनको सम्मोहन शक्ति थी। इसके सम्मूख कोई भी मानवीय वस्तु अपरिचित न रह सकती थी । वास्तव में वह सन्त हमारे पाश्चात्य ईसाई सन्तो से सर्वया मिन्न थे। उन्होंने दु.ख का सन्वान किया था, दूख को अपने अन्दर ग्रहण किया था, किन्तु दुःख उनके अन्दर जाकर विलुप्त हो गया था। उनके अन्दर कुछ भी विपादमय, कठोर व विरूप वस्तु पैदा नहीं हो सकती थी। वे मनुष्यो के एक महान् शुद्धिकर्ता थे । वे मनुष्य की आत्मा को उसके स्वेदसिक्त आवरण से मुक्त करके, उसे नहला-धुलाकर निष्कलक वना देते थे । क्षमा व स्नेहमय मृद्

लगता था । दक्षिण वयार वहने लगती थी, नदी मे ज्वार की लहरे उठने लगती थी । मोजन के वाद गुरु कुछ देर तक विश्राम करते थे । उसके वाद फिर वार्तालाप प्रारम्म हो जाता था ।

रात्रि के समय मन्दिर मे रोशनी करने वाला आकर मन्दिर की बत्तियाँ जला देता था। एक लैम्प रामकृष्ण के कक्ष मे, जहाँ बैठकर वे घ्यान करते थे, वहाँ मी जला दिया जाता था। शख और घण्टो की घ्वनि से सान्व्य कृत्य की घोषणा होती थी। पूर्ण चन्द्रमा के आलोक मे वार्त्तालाप जारी रहता था।

हास्य के वल से ही उन्होंने गिरीश के सदृश पापी मनुष्य को सन्त वनाया था। दक्षिणेश्वर की गुलाव और रजनीगन्धा की सुवास से आमोदित सुन्दर उद्यान की आवोहवा में वे अपनी प्रशान्त व अन्तर्भेदी दृष्टि से पाप के लज्जायुक्त रुग्ण विचार को कभी प्रविष्ट न होने देते थे। वे कहते थे

"कोई-कोई ईसाई व ब्रह्मसमाजी पापवोध में ही धर्म का सार देखते हैं। उनके 'विचार से वही व्यक्ति सवसे वडे घर्मात्मा हैं जो कि इस प्रकार प्रार्थना करते हैं कि ''हे प्रभु में एक पापी हूँ 1 मेरे पापो को क्षमा कर दो। " à यह भूल जाते हैं कि पापबोध आव्यात्मिक उन्नति की प्रथम परन्तू सबसे निचली सीढी है। वे अम्यास की शक्ति को नही देखते। तुम यदि चिरकाल तक यही कहते रहोगे कि 'में पापी हूँ' तो तुम हमेशा के लिए पापी ही वने रहोगे। इसके स्थान पर तुम्हे कहना चाहिए 'मैं वद्ध नही हूँ। मैं वद्ध नही हूँ। ' मुझे कौन वाँध सकता है ? में उस भगवान का पुत्र हूँ, जो कि राजाओ का महाराजा है। '' अपनी इच्छा-शक्ति का उपयोग करो, और तुम स्वतन्त्र हो जाओगे । वह मुर्ख आदमी जो निरन्तर यह कहता है कि 'मैं एक गुलाम हूँ' अन्त मे वास्तव मे हो गुलाम हो जाता है । इसी प्रकार वह अभागा मनुष्य जो वरावर यह कहता रहता है कि 'मैं एक पापी हूँ' वह वास्तव मे ही पापी हो जाता है। परन्तु वह मनुष्य मुक्त है, जो यह कहता है कि ''मैं ससार के बन्धन से मुक्त हूँ। मैं स्वतन्त्र हूँ 1 क्या मगवान हमारा पिता नही है ?...'' बन्धन मन का ही है। परन्तु स्वतन्त्रता भो मन की है. 115

१ यदि वे सत्रहवी गताव्दी के फ्रांकोयस दी क्लग्नी (१६३७-१६९४) की रच-नाओ को, जिन्हें ऐवे ब्रेमण्ड ने पुनरुज्जीवित किया था---जानते होते तो वे क्या कहते ? फ्रोंकोयस दी क्लग्नी पाप की अवस्था मे ही आनन्दवोध करते थे और पापवोध को पूर्ण रूप से विकसित करना ही उनके जीवन का एकमात्र लक्ष्य था। उन्होंने पाप की खोज पर तीन पुस्तके लिखी हैं---यद्यपि वे सर्वथा रहस्यपूर्ण व निर्दोष मावना में ही लिखी गई हैं। वे पुस्तके निम्म हैं:----

(१) एक पापी द्वारा पापियो का मक्तिमाव, (२) एक पापी द्वारा पापियों की इस्त-पुस्तक, (३) एक पापी द्वारा पापियों की प्रार्थना के वारे में। (हेनरी ब्रेमण्ड रचित 'ला मैटाफिजिक्स दी सेण्ट्स') ग्रन्थ से तुलना कीजिए।

रे श्री श्रीरामकृष्ण कथामृत, प्रथम माग, देखिए प्रथम खण्ड, पृ० २६३, १७न । १५

वे अपने चारो तरफ आनन्द और मुक्ति की वायु प्रवाहित होने देते थे। जहाँ उल्ण आकाश के भार से दवी हुई विषण्ण आत्माओ की मुरझाई हुई पत्तियो के स्थान पर नई हरी पत्तियाँ उगने लगती थी। वे निराशतम को मी इन शव्यो से आख्वासन देते थे: ''मय क्या है ? घैर्य रखो। वर्षा अवश्य होगी और तुम पून हरे-भरे व तरोताजा हो जाओगे।''

यह मुक्त आत्माओ का आश्रय स्थल था। जो मुक्त थे—या जो मुक्त होंगे --कारण, मारत मे काल की कोई वावा नही है। रविवार का समागम बहुत कुछ छोटे-मोटे उत्सव व सकीर्तन के रूप मे होता था। अन्य सावारण दिनों मे शिष्यों के साथ उनका वार्तालाप कमी मतवाद सम्वन्धी शिक्षा का रूप न लेता था। मतवाद का वहाँ कोई मूल्य न था। वहाँ मूल्यवान् वस्तु केवल वह अम्यास व अनुशीलन था, जो कि प्रत्येक अवस्था मे प्रत्येक आत्मा के जीवन की सार-वस्तु को वाहर लाने के उद्देश्य से किया जाता था, जब कि वह आत्मा की पूर्ण स्वतन्त्रता को अक्षुण्ण वनाए रखते थे। अन्तर्मुखी घ्यान, वुद्धि का स्वतन्त्र प्रयोग, सक्षिप्त मावावेश (Ecstaries), समृद्ध नीतिगल्प, हास्यमय कथाएँ, और यहाँ तक कि तीक्ष्ण परिहासमय दृष्टि से विश्व के प्रहसन का अवलोकन, थे सभी उसके उत्तम साधन थे।

गुरु अपनी छोटी-सी शय्या पर बैठते थे, और शिष्यो के मन की वाते सुनते थे । वे उनकी छोटी मोटी सव चिन्ताओ व घरेलू वातो मे हिस्सा लेते थे, वे निरीह योगानन्द को स्नेहपूर्वक अकुश लगाते थे, दुर्दान्त व चचल विवेकानन्द को कावू मे रखते थे और निरजनानन्द के अन्वविष्यासपूर्ण भूतो का परिहास करते थे । वे घरवार छोडकर आए हुए इन अनाडी अख्वशावको को एक-दूसरे के विरुद्ध दौडाने मे रस लेते थे । और फिर जब उनके वीच उत्तेजित तर्क का झझावात गडवड मचा देता था---तो वे कोई ज्ञान गॉमत मजाकिया चुटकुला छोड देते थे, जिससे उन्हे मार्ग-वोघ होता था और वे पुन. अपने जन्तव्य स्थल पर आ जाते थे । जाहिरा तौर पर लगाम का उपयोग न करते हुए भी वे उस कला को जानते थे जिससे कि बहुत तेज चलनेवालो तथा अत्यन्त मन्दगतिवालो को स्वर्णीय मघ्यम मार्ग पर लाया जाता है, जिससे मुस्त आत्माओ को चुस्त

रामकृष्ण ने वार-वार यह महामन्त्र उच्चारण किया जिसे कि मैं प्रत्येक विश्वासी के हृ्दय पर अकित कर देना चाहता हूँ '---''जहाँ लज्जा, घृणा और मय है, वहाँ मगवान् कमो प्रकट नही होते ।'' (श्री श्रीरामकृष्ण उप-देशावलि, खह १, पृ० ३१६)

वनाया जाता है सौर अति-जिसाहियो को कावू किया जाता है। रामकृष्ण जिस प्रकार अपने सेण्ट जोन गै प्रेमानन्द (बावूराम) के मुख पर---जिसे कि वे नित्य-सिद्ध अर्थात जन्म के पूर्व से ही पूर्ण तथा शुद्ध मानते थे----जीर जिसे किसी प्रकार की शिक्षा की आवश्यकता न थी, अपनी स्नेहस्निग्ध दृष्टि रखते थे, उसी प्रकार जव वे अतिकृच्छ्र शुद्धाचारवादियों के सम्मुख आते तो उन पर व्यग कसने से न चूकते थे।

''बाह्याचार की पवित्रता पर अत्यधिक आग्रह भी एक प्रकार की भयानक वीमारी है। इस रोग के मरीज व्यक्तियों को भगवान् व मनुष्य की सेवा के लिए समय नहीं मिलता।''

वे नवदीक्षितों को राजयोग की निर्र्श्वक व खतरनाक साधनाओं से दूर रखते थे।<sup>3</sup> प्रति पद पर भगवान को देखने के लिए केवल चक्षु व हूदय को उन्मुख रखने की आवश्यकता है। फिर जीवन और स्वास्थ्य को खतरे में डालने से क्या फायदा है ?

''अर्जुन श्रीकृष्ण को परव्रह्म के रूप मे देखना चाहते थे। ……...कृष्ण ने उनसे कहा : 'अच्छा इघर आओ । देखो मे कैसा लगता हूँ ?' वे उन्हे एक विशेष

१ सेण्ट जोन, ईसा का अन्यतम प्रचारक शिष्य व जीवनी रचयिता । ——अनुवादक

- २ नरेन्द्र, राखाल और मवनाथ भी इसी श्रेणी के निर्वाचित शिष्य थे। ( श्री श्रीरामकृष्ण कथामृत, प्रथम भाग, पृ० २३५ द्रप्टव्य )। यह घ्यान देने योग्य है कि उसकी आत्मगत विशेषताओ के साथ इस निर्वाचन का कोई सम्वन्व नही है। वावूलाल एक पूर्व निर्दिष्ट झानी थे, वे मक्त न थे।
- ३. शारदानन्द रचित ग्रन्थ देखिए. रामकृष्ण ने अपने शिष्णो को कहा :— "ये सव कठिन अम्यास कठोर कलियुग के लिए नही हैं, जिसमे कि मनुष्य अत्यन्त दुर्बल व अल्पायु होते हैं। उन्हें इतना अघिक खतरा उठाने का समय नही है। और इसकी आवश्यकता मी नही है। इन सव साधनाओ का केवल मात्र लक्ष्य मन को एकाग्र करना है। और जो मनुष्य शुद्ध भक्ति-माव से व्यान करते हैं, वे उसे वडो सुगमता से प्राप्त कर लेते है। भगवान् की कृपा से सिद्धि का पय सहज हो गया है। आवश्यकता केवल इस वात की है कि जो स्नेह हम अपने आस-पास रहने वाले व्यक्तियो पर वर्पण करते हैं, उस स्नेह शक्ति को हम भगवान् की तरफ लगाएँ" (एक सझिप्त स्वतन्त्र अनुवाद)।

स्यान पर ले जाकर वोले 'क्या देखते हो ?' अर्जुन ने कहा : 'एक वडा वृक्ष है जिस पर गोल-गोल फल लगे हुए हैं।' श्रीकृष्ण ने कहा : 'पास आकर देखो, ये फल नही हैं, ये असख्य श्रीकृष्ण हैं।' '' '' ''

और तीर्थयात्रा का क्या कोई प्रयोजन है ?

''मनुष्यो को पवित्रता से ही स्यानो की पवित्रता होती है, अन्यया कोई स्यान मनुष्य को किस तरह पवित्र वना सकता है <u>?''</u>

मगवान सर्वत्र विद्यमान हैं । वह हमारे अन्दर भी मौजूद हैं । यह विश्व और जीवन उसका ही स्वप्न है ।

परन्तु कामारपुकुर का यह क्षुद्रकाय, ग्राम्य, अशिक्षित मनुष्य, जिसमे मार्था कोर मेरी<sup>२</sup> की दोनो प्रकृतियाँ मिश्रित हुई थी, जव अपनी उँगलियो ढारा इस सनातन विषय पर नीतिगल्पो<sup>3</sup> की चित्रकारी का निर्माण करता था तो वह इसके साथ ही साथ दैनदनिक पारिवारिक जीवन व अन्य क्षुद्र व्यावहारिक कार्यों के प्रति भी अपने शिष्यो का घ्यान आकर्पित करना न भूलता था। वह आलस्य, अपवित्रता, अव्यवस्था को वरदाश्त न करता था। और इस वारे मे वह उच्च

१ श्री श्रीरामकृष्ण कथामृत, द्वितीय माग, पृ० १६!

२ सेण्ट ल्यूक रचित 'ईसा की जीवनी' के दशम अध्याय मे वर्णित मार्था और मेरी।

३ अनेक सुन्दर दृष्टान्तो मे से यहाँ एक उद्धृत करता हूँ :----

"एक लकडहारा सोते हुए स्वप्न देख रहा था। उसके एक मित्र ने आकर उसे जगा दिया। लकडहारे ने कहा: ''आह <sup>1</sup> तुमने मुझे क्यो जगा दिया? मैं तो एक राजा वन गया था। मेरे सात वच्चे थे, जो सव वीरता और पाण्डित्य मे पूर्ण थे। मैं राजसिंहासन पर बैठकर राज-कार्य करता था। कैसा सुन्दर ससार था। आह, तुमने मेरा वह सुख-स्वप्न क्यो भग कर दिया ?"

मित्र ने उत्तर दिया : ''मैंने क्या बुरा किया है <sup>?</sup> यह तो केवल सपना हो था ।''

लकडहारे ने कहा • ''तुम नही समझते, स्वप्न में राजा होना भी उतना ही सत्य है जितना कि लकडहारा होना । यदि लकडहारा होना सत्य है तो स्वप्न में राजा होना भी सत्य है।'' ( श्री श्रीरामकृष्ण कथामृत, द्वितीय भाग, पृ० २३४)।

मञ्यश्रेणी की सन्तानों को भी शिक्षा दे सकता था। वह अपने घर और वगीचे को स्वय साफ करके इसका दृष्टान्त उपस्थित करता था।

उसकी आँखों से कोई वात छिपी न रहती थी। वह कल्पना करता था, देखता था, कार्य करता था, और उसकी प्रसन्न वुद्धि उसके शिशु-सुलभ हास्य को अक्षुण्ण वनाए रखती थी। वह संसारी व मिथ्या-अत्युत्साहियो की नकल कर इस प्रकार अपना मनोरजन करता था:

"ठाकुर ने एक दिन एक कीर्तनी की नकल कर अपने शिप्यो का खूव मनो-रजन किया। कीर्तनी अपने दल वल के साथ गोष्ठी मे घुस आई। उसने कीमती पीशक पहनी हुई थी, और एक चमकीले रग का रूमाल उसके हाथ मे था। यदि कोई श्रद्धेय मान्य व्यक्ति आता तो गाना गाते-गाते ही वह उसकी अभ्यर्थना करती, और उससे कहती 'आइए विराजिए।' वीच-वीच मे वह अपनी भुजा पर से साडी को हटा देती, ताकि उसको शोमित करने वाले आभूषण सबको दिखाई दे सकें। ठाकुर की नकल को देखकर शिष्यगण हो-हो करके फूट-फूटकर हर्सने लगे। पल्टू तो जमीन पर लोट-पोट हो गया। ठाकुर ने उसकी तरफ मुसकराते हुए कहा: 'तू कैसा लडका है पल्टू । घर जाकर वाप से यह मत कहना, वरना जो थोडा बहुत वह मेरा आदर करता है, वह मी खत्म हो जावेगा। वह तो एकदम अग्रेज साहब वहादुर हो गया है । ''

रामकृष्ण ने और भो कई प्रकार के मनुष्यों के वर्णन किये है ----

रामकृष्ण ने कहा .— ''कुछ इस तरह के आदमी हैं कि जो दैनिक पूजा के समय जितना गोरगुल करते है, उतना और किसी समय नही करते । और वोलने से मना करने पर वे इशारो से व वन्द होठो से ही मुँह वनाकर फिस-फिस करते हैं . 'मू । मू । मुझे यह दो । मुझे वह दो चट । चट । ' कोई अपनी माला जपता है, परन्तु ऐसा करते हुए वह मछली वेचने वाले को देखता है, और जब माला के मनके उसकी उँगलियो के नीचे फिर रहे होते हैं, मछुआरा उसे मछली दिखलाता है .। एक स्त्री गगा पर स्नान के लिए गई । उसे उस समय परमात्मा का चिन्तन करना चाहिए था, परन्तु वह इस तरह गण्ये हाँक रही थी : 'वे

तुम्हारे लडके को कौन-कौन सा जेवर देंगे ? '''अमुक-अमुक आदमी वीमार हैं अमुक-अमुक आदमी उसकी भावी पत्नी को देखने गए हैं ' और क्या तुम्हरा च्याल है कि वे काफी दहेज देंगे ?..हरीश मुझे प्यार करता है, वह एक क्षण भी मेरे विना नही रह सकता । मैं वहुत दिनो से नही आ सकी, अमुक-अमुक की लड़कियो को सगाई हो चुकी है, और मैं बहुत व्यस्त थी ।'...देखो तो !

# Downloaded From - https://preetamch.blogspot.com

#### २७८ \* रामकृष्ण

वह गगा-स्यान को आई थी, परन्तु उसका उसे कुछ भी घ्यान नहीं है, और इघर-उवर की वातो मे मणगूल है । ..''

इस ममय उनकी दृष्टि एक श्रोता पर पडी और वे एकदम समाविस्य हो गए.1

जव उन्हे पुन. चैतन्य लाम हुआ, तो वे पुन. पूर्व आलोचना का छिन्न सूत्र पकडकर आगे उपदेश करने लगे अथवा नीलवर्णा माँ या श्यामवर्ण कृष्ण की स्तुति मे कोई भजन गाने लगे ।<sup>२</sup>

"इस विपिन में वशी वज रही है। मैं वहाँ विना जाये नहीं रह सकता। मेरे प्यारे श्याम पथ में खडे मेरी प्रतीक्षा कर रहे हैं। वो। मेरे मित्रो, क्या तुम मेरे साथ न आओगे। . . ओ ! मेरे प्रियतम ! ... तुम्हारे लिए श्याम एक काल्पनिक वस्तु है, एक निर्र्यक शब्द है.. ..परन्तु मेरे लिए वह मेरा हृदय है, मेरी आत्मा है, मेरा जीवन है ! ......

"क्षो ! मेरी कात्मा ! अन्तस्तल में निमग्न हो जा ! निमग्न हो जा ! सौन्दर्य के सागर मे झूव जा ! .....जाओ ! जाओ ! और समुद्र की गहराई से भी गमीरतर क्षेत्रो की खोज करो ! तुम्हे रत्न, प्रेम रत्न (ईश्वरीय प्रेम) प्राप्त होगा । तेरे हृदय मे ही प्रेम के भगवान का वृत्दावन है । जाओ और खोज करो । जाओ और खोज करो ! तुम्हे वह अवश्य मिलेगा । तव ज्ञान का दीपक अविच्छिन्न रूप से तुम्हारे हृदय मे प्रदीप्त होगा । वह कौन व्यक्ति है, जो पृथ्वी पर--पृथ्वी पर--स्थूल पृथ्वी पर नाव को चला रहा है ? . "

"शिव की सगिनी को माँ। तू क़ीडा के जानन्द मे मग्न है ! आनन्द को मदिरा से मस्त है। तेरे पैर काँप रहे हैं, परन्तु वे कभी अपना सतुलन नही खोते । तेरा पति परव्रह्म शिव निश्चेष्ट हो तेरे पार्श्व मे पडा है । तू उसे अपने आलिंगन मे लेकर अपनी सुध-बुध खो देती है । तेरे पैरो के नीचे यह पृथ्वी डगमग करती है। तेरी आँखो मे, तेरे पति की आँखो मे मस्ती का नशा छाया हुआ है। ''वास्तव मे यह ससार एक आनन्द की वस्तु है। ''ओ। मेरी श्यामा माँ।'' ''

रामकृष्ण के गानों में मीं माँ को पागल वना देने वाली प्रेम सुघा मिश्रित थीं।

१ श्री श्रीरामकृष्ण कयामृत, द्वितीय भाग, पू० २८५----२८६।

२. इन रगों में रामकृष्ण एक प्रतीक का सन्यान पाते थे। माँ का गाढ नील-वर्ण उनके मन मे आकाश की गहराइयों को जागृत कर दिता था।

विवेकानन्द ने एक दफे कहा. या : ''उनका एक टब्टिपात ही समस्त जीवन को वदल सकता था।''

उसने यह बात अपने अनुमव के आधार पर कही थी। इस नरेन्द्र ने एक समय रामकृष्ण के विरुद्ध अपने दार्शनिक सन्देहो को घोरतर विद्रोह के साथ उपस्थित किया था, परन्तु अन्त मे उसने यह अनुमव किया कि रामकृष्ण की अनिर्वाण अग्नि के स्पर्श से वह विगलित हो गया है। और उसने अपनी पराजय स्वोकार की। रामकृष्ण कहते थे कि ''किसी जीवित विश्वास को एक स्थूलरूप मे दिया व ग्रहण किया जा सकता है, और इस दान व ग्रहण के समान सत्य वस्तु दुनिया मे और कोई नही है।'' विवेकानन्द ने उनकी इस वाणी को सत्य सिद्ध किया था। रामकृष्ण का विश्वास इतना कोमल परन्तु इतना सुदृढ था कि अपने विश्वास के विरुद्ध इन सव नवयुवको का कठिन प्रतिवाद पाकर भी वे केवल मुस्करा देते थे। उन्हे पूर्ण निश्चय था कि उनका यह अविश्वास प्रमातकालीन कोहरे के सदृश मध्याह्नकालीन सूर्य के आविर्माव के साथ-ही-साथ छिन्न मिन्न हो जाएगा। जव कालीप्रसाद निरन्तर अस्वीकार द्वारा रामकृष्ण पर आक्रमण करने लगा तो उन्होने कहा:

"वत्स ! तुम भगवान् पर विख्वास करते हो ?"

'नही ।''

''क्या तुम धर्म मे विश्वास करते हो ?''

''नही ! मैं न वेदो मे विश्वास करता हूँ, न शास्त्रो मे। मैं किसी मी आव्या-त्मिक वस्तु मे विश्वास नही करता ।''

गुरु ने स्नेहपूर्वक उत्तर दिया :

''वत्स । यदि तुम किसी अन्य गुरु के सम्मुख ऐसा कहते, तो तुम्हारी क्या दशा होती ? परन्तु जाओ भान्त हो । मैं जानता हूँ कि इस प्रकार की परीक्षा मे से तुमसे पहले और भी गुजरे हैं। नरेन्द्र की ही तरफ देखो । वह विश्वास करता है। तुम्हारे सन्देह भी अवध्य दूर हो जायेंगे। तुम विश्वास करोगे।''

और वही कालांप्रसाद में अभेदानन्द नाम से उनके उपदेशो का प्रचारक हुआ ।

वहुत से विश्वविद्यालय के शिक्षाप्राप्त, सन्देहवादी व अनीस्वरवादी व्यक्ति इस क्षुद्र से मनुष्य के सपर्क मे आकर, जो कि साघारण सी वातो को अपनी ग्राम्य मापा में कहता था, व जिसका अन्तर्वर्ती प्रकाश मनुष्य की आत्मा के अन्दर तक घुस जाता था, इसी प्रकार प्रमावित हुए थे। उसके निकट जो दर्शक-गण आते थे, उन्हे अपने मुख से कुछ कहने की आवश्यकता न होती थी।

# ২৭০ \* বাদকূজ্য

वे कहा करते थे : "नेत्र आत्मा के झरोखे हैं।" वे प्रथम दृष्टि मे ही आँखे देखकर सब कुछ जान लेते थे। जब कभी किसी जनसमुदाय के अन्दर कोई लज्जाशील व्यक्ति अपने आपको उनसे छिपाने की चेष्टा करता था, तो वे सीभे उसके पास जाकर उसके सन्देह, उसकी वेदना और उसके गुप्त घाव पर अँगुली रख देते थे। वे कभी व्याख्यान न देते थे। वहाँ न कोई आत्मा की खोज थी, न उदासी थी। उनका केवल एक शब्द, एक मुस्कान, उनके हाथ का एक स्पर्श ही वर्णनातीत शान्ति व चिरवाछित आनन्द प्रदान कर देता था। ऐसा सुना जाता है कि एक नवयुवक, जिस पर कि उनकी दृष्टि कुछ देर के लिए रुक गई थी, एक वर्ष से भी अधिक समय तक समाधिस्थ अवस्था मे रहा, जिसमे कि वह "प्रभु। हे प्रभु। मेरे प्यारे। मेरे प्यारे प्रभु।" इन शब्दो के अतिरिक्त और कुछ न वोलता था।

रामकृष्ण सभी वातों के लिए क्षमा कर देते थे। कारण, वे अनन्त करुणा मे विश्वास करते थे। जव कोई ऐसे व्यक्ति, जिनके माग्य मे इस जीवन में ईश्वर की प्राप्ति नही लिखी होती, उनसे ईश्वर प्राप्ति के लिए सहायता माँगते थे, तो वे कम-से-कम उन्हे उस दिव्यानन्द का पूर्वास्वाद अवश्य दे देते थे।

उनके निकट कोई शव्द केवल शब्द मात्र न था, वह एक कार्य, एक वास्त-विकता थी।

वे कहते :----

''भाई को प्रेम करने की वात मत कहो । उसे अनुमव करो मतवाद व वर्म को लेकर बाद-विवाद मत करो । सब धर्म एक ही हैं । सारी नदियां समुद्र को तरफ जाती हैं । तुम भी उसी तरफ वहो, और दूसरे को भी वहने दो । प्रत्येक महाप्रवाह भूमि के ढाल के अनुसार----जाति, समय और स्वमाव के अनुसार-----अपने पृथक् मार्ग का निर्माण कर लेता है । परन्तु सारे प्रवाह ही जलप्रवाह हैं । ' वढे चलो समुद्र की तरफ बहे चलो ।

रामकृष्ण की आनन्दमय प्रवाहवारा, सब आत्माओ के लिए मुलम थी। वही णक्ति थी, वही ढलान था, वही जलघारा थी, और अन्य नदी-नाले उस महानदी की तरफ खिंचे चले आते थे। वह स्वय जाह्नवी रूप थे।

# १२ नदी का समुद्र में पुनः प्रवेश

रामकृष्ण क्रमशः समुद्र के निकट पहुँच रहे थे अन्त समीप आ रहा था। उनका दुर्वल देह प्रायः प्रतिदिन समाधि की अग्नि में दग्ध होता जा रहा था, और क्षुधित जनता के प्रति निरन्तर आत्मदान ढारा क्षीण हो चुका था। कमी-कमी दे विरक्त होकर क्रोधी वालक के समान माँ से इस प्रकार दिन-रात उनका भक्षण करनेवाले जनसमुदाय की शिकायत करने लगते थे। अपनी विनोदमयी दौली मे वे माँ से कहते थे <sup>1</sup>:

"माँ, तुम इन सब मनुष्यो को यहाँ क्यो लाती हो ? यह तो अपने से पाँच गुना पानी मिले हुए दूध के समान हैं। मेरी आखे इनका पानी सुखाने के लिए आग मे फूँक मारते-मारते नष्ट हो गई हैं। मेरी स्वास्थ्य खत्म हो गया है। यह मेरी ताकत से वाहर है। यदि तुम यह करना चाहती हो, तो अपने-आप करो। (अपने शरीर की ओर निर्देश करते हुए) यह तो फूटा ढोल है, यदि तुम इसे दिन-रात बजाए जाओगी तो यह कितने दिन ठहर सकता है ?" र

तथापि उन्होंने किसी व्यक्ति को निराश नही किया । वे कहते थे---

"यदि किसी एक व्यक्ति की सहायता के लिए मुझे बार-वार जन्म घारण करना पडे, और चाहे वह कुत्ते की योनि मे ही क्यो न हो, तो मी मुझे पुन. पुन. जन्म लेने दो ।"

और पुन. "मैं केवल एक व्यक्ति की सहाता के लिए मी ऐसे वीसो हजार गरीर त्याग कर सकता हूँ। एक व्यक्ति की मदद कर सकना मी कितना गौर-वास्पद है।"<sup>3</sup> वे अपनी समाघियों के लिए मी प्राय अपना तिरस्कार किया

२ श्री श्रीरामकृष्ण लीला प्रसग, पृ० ६६४।

३. विवेकानन्द रचित : 'My Master' ग्रन्थ ।

१ मुझे यह पूर्ण निष्चय है कि पिकार्डी के निवासी, आदि मघ्ययुग के कुछ श्रेष्ठ घर्मविष्वासी भी कमी-कमी अवस्य ऐसा ही कहते होंगे ।

# Downloaded From - https://preetamch.blogspot.com

# २८२ \* रामकृष्ण

करते थे, क्योकि उनमे वह कीमती समय, जो दूसरो के उपयोग मे आ सकता था, नष्ट होता था :

''माँ । मुझे इस इस आनन्द के उपमोग से मुक्त कर दो । मुझे अपनी स्वा-माविक स्थिति मे रहने दो, ताकि मैं जगत् के लिए और अधिक उपयोगी हो सक् ।''

अपने जीवन के अन्तिम दिनो मे, जव उनके शिष्य, उनकी इच्छा के निरुद्ध उन्हे मक्तो की मीड से वचाने का प्रयत्न करते थे, तव वे कहते थे----

"आज कोई मेरी सहायता नही लेता, यह क्या कम कष्ट है ?"<sup>1</sup> उनके घनिष्ठ मित्र, ब्रह्मसमाज के विख्यात नेता केशवचन्द्र सेन का देहावसान उनसे पूर्व हो चुका था। सन् १८८४ मे उनकी मृत्यु हुई थी। उनकी मृत्यु से कुछ समय पूर्व आर्द्र नेत्रो से रामकृष्ण ने कहा था: "माली गुलाव के पौधे को उखाढकर दूसरी जगह लगा रहा है। क्योकि उससे सुन्दर-सुन्दर फूलो की वहार पैदा होगी।"

पुनः उन्होंने कहा : ''मेरा अर्घांश मर चुका है।''

परन्तु उनका अपर अर्घांश, यदि वह कथन सुसगत हो, दीन-दु क्षी जन-सामारण थे। पण्डितो के लिए जितने सहज प्राप्य थे, जनसाधारण के लिए भी वह यदि उनसे अधिक नहीं, तो उतने ही सुलभ थे। अपने जीवन के अन्तिम वर्षों मे वे इन दीन-दु खी धर्मानुरक्त जनसाधारण को अपने प्रिय शिष्यों के समान ही प्यार करते थे। गोपाल की माँ भी इनमे से एक थी, जिसकी सीघी-सादी कहानी फ़ासीस्कन पौराणिक कथाओं में स्थान पाने के योग्य है:

"साठ वर्ष की वृद्धा, वालविषवा गोपाल की माँ ने अपना जीवन ईश्वर के चरणो मे अर्पण कर दिया था। निरन्तर तीस वर्ष तक अनृप्त मातृत्व की क्षुधा के फलस्वरूप उसने वालक कृष्ण, गोपाल को अपने पोष्यपुत्र के रूप मे स्वीकार कर लिया था। और अन्त मे हालत यहाँ तक पहुँची कि वह उसके पीछे एकदम पागल हो गई। परन्तु रामकृष्ण के साथ गोपाल की माँ के प्रथम साक्षात्कार मे ही रामकृष्ण की मगवत्पूर्ण होट्ट के निक्षेप-मात्र से कृष्ण गोपाल वालरूप मे पैदा हो गए। ठाक़ुर की स्नेहमय कर्षणा ने जो कि अपने आश्रय मे आने वालो की गुप्त इच्छाओं व कष्टो की उनकी अपनी ही इच्छा व कष्ट वना देती थी, सन्तानहीन माता के अनृप्त स्वप्न को मूर्तरूप देकर उसकी गोद को वाल-भगवान् से मर दिया। उसके बाद से वालक गोपाल ने भी अपनी माता को

१. धनगोपाल मुखोपाच्याय रचित ग्रन्थ।

कमी नही छोडा । तव से गोपाल की माँ ने प्रार्थना करना छोड दिया, उसे प्रार्थना की आवश्यकता ही न रही, कारण वह निरन्तर भगवान के अविच्छिन्न सान्निघ्य मे ही रहने लगी । उसने अपनी माला नदी मे फेक दी, और दिन-रात बालक के साथ वातो मे मग्न रहने लगी । वो मास तक यही अवस्था रही, उसके वाद घीरे-घीरे उसमे शिथिलता आने लगी । अब उसे केवल घ्यान के समय ही वालगोपाल के दर्शन होने लगे । परन्तु वृद्धा माता का हृदय आनन्द से परि-पूर्ण था और रामकृष्ण स्नेहपूर्वक उसकी इस अवस्था को लक्ष्य करते थे । लेकिन उनकी विनोदप्रियता ने एक दिन वृद्धा माता से अपनी कथा नरेन्द्र को कहने के लिए आग्रह किया । नरेन्द्र अभिमानी, व अपनी तर्कमय विचारवुद्धि पर गर्व करने वाला व्यक्ति था, वह ऐसे दिव्यदर्शनो को मूर्खतापूर्ण व अस्वस्थ दृष्टिप्रम कहकर उनका उपहास किया करता था । वृद्धा, शान्तमाव से पुत्र के साथ अपने वार्तालाप को रोककर और नरेन्द्र को ही निर्णायक मानकर उसे सम्बोधन कर कहने लगी---

''वेटा ! मैं एक मूर्ख स्त्री हूँ। मैं कुछ मी ठीक तरह नही समझ सकती, तुम एक शिक्षित व्यक्ति हो ! तुम्ही वताओ कि क्या यह ठीक है ?''

नरेन्द्र अत्यन्त प्रमावित हुआ और कहने लगा :

ं ''हाँ । माता ! यह बिल्कुल ठीक है ।''

सद १००४ मे रामकृष्ण का स्वास्थ्य एकदम भयानक रूप से खराव हो गया। समाधि की अवस्था मे उनका वाँया हाथ ट्रट गया और उसकी यन्त्रणा असहा हो उठी। उनके अन्दर एक महान् परिवर्तन हो गया। उन्होंने अपने दुर्वल देह और भ्रमणशील आत्मा को दो भागो मे विभक्त कर दिया। उन्होंने 'मैं' कहना छोड दिया। उनके लिए 'मेरा' व 'मुझे' का कोई अस्तित्व नही रहा। वह अपने आपको 'यह' कहकर सम्वोधन करने लगे। रुग्ण अवस्था मे राम-कृष्ण पहले की अपेक्षा बहुत अधिक तीवरूप मे ''लीला'' क्रीडा ' मगवान् जो मनुष्यो के अन्दर अपनी क्रीडा कर रहा है।'' यह देखने लगे। '''उन्होंने अपनी वास्तविक सत्ता को दढतापूर्वक पकड किया और मौन आश्चर्य मे निमग्न हो गए, उनके आनन्द का पारावार न था, मानो उन्हे अचानक ही किसी आशा-तीत प्रियजन के दर्शन हो गए थे।' जब शिव ने अपने असली स्वरूप को देखा तो वह चिल्लाकर कहने लगा 'मेरा यही रूप है। मेरा यही रूप है।' और आतन्द मे विमोर होकर नाचने लगा।''

# Downloaded From - https://preetamch.blogspot.com

#### ২৭४ \* থামকূর্তা

अगले वर्ष अप्रैल<sup>9</sup> के महीने में उनका गला सूज गया। निरस्तर बोलना तथा मयानक समाधियों का अतिश्रम जिनसे कि गले की तरफ रक्त का प्रवाह तीव्र हो गया था, यह भी निधिचतरूप से उसके कारण थे।<sup>२</sup> डाक्टरों ने उन्हें समाधि व वोलने से मना किया, परन्तु उन्होंने उनकी सलाह पर कोई घ्यान नहीं

अपने शरीर मे दूसरो की व्याधि को ग्रहण करने तथा पवित्रता की एक विशेष मात्रा तक पहुँच जाने पर उन्हे रोगमुक्त करने का विचार भारतवासियो के लिए बहुत प्राचीन है । इस सम्वन्ध में स्वामी अशोकानन्द के पूछने पर उन्होंने मुझे कई घामिक पुस्तको से (महामारत, आदिपर्व, अच्याय ५४, एव जान्ति पर्व, अच्याय २५१) तथा महात्मा बुद्ध की वाणी से तथा पन्द्रहवी शताव्दी में श्री चैतन्य के जीवन से इस सम्वन्ध में अनेक उल्लेख योग्य दृष्टान्त दिए हैं। सब आघ्यात्मिक साधको मे यह शक्ति नही होती । धर्मणास्त्रो के अनुसार यह शक्ति केवल अवतारो व उनके सेवक चुनी हुई आत्माओ, तक ही सीमित होती है। साथक और साधु-सन्तो के ईग्वरो-पलब्वि कर लेने पर मी उन्हे यह शक्ति प्राप्त नही होती, यद्यपि आजकल अन्वविश्वास के वशीभूत होकर जन-साधारण सव साबु-सन्तो मे इस शक्ति की विद्यमानता पर विज्वास करते हैं, और अपनी दैहिक व मानसिक व्या-वियो को उनके ऊपर डालकर रोगमुक्त होने की आशा से उनके चरणो मे वाते हैं। ईसा के साथ मी ऐसा ही हुआ था। भारतवर्ष मे जन-साधारण का अब भो ऐसा ही विश्वास है। तथा-कथित गुरुवाद इसी का एक स्वा-भाविक परिणाम है। जब कोई आध्यात्मिक सावक किसी व्यक्ति को शिष्य रूप मे ग्रहण करता है, तो वह न केवल उसे आघ्यात्मिक शिक्षा ही प्रदान करता है, अपितु वह अपने शिष्य के कर्मफल में जो कुछ भी उसके मार्ग मे वाधक होता है---अर्थात् उसके सव पापो को मी, अपने ऊपर ले लेता है। इस प्रकार गुरु को अपने शिष्य के कर्मों का फल भुगतना पडता

<sup>?</sup> बहुत समवत' जून मे---प्रकाशक

दिया। वैष्णवो के एक महोत्सव मे उन्होंने इस प्रकार योगदान किया कि वे चकनाचूर हो गए और फलत: उनकी वीमारी और अधिक वढ गई। यहाँ तक कि उनके लिए मोजन ग्रहण करना भी असमव हो गया, तथापि उन्होंने आगन्तुक अतिथियो के साथ साक्षात्कार वन्द नही किया और उनके साथ दिन-रात उसी तरह वार्तालाप करते रहे। एक दिन उनके गले से रक्त का बहुत मात्रा मे स्नाव हुआ। डाक्टरो ने देखकर कैन्सर वतलाया। उनके प्रमुख शिष्यो ने उनसे कल-कत्ता के प्रसिद्ध डाक्टर महेन्द्रपाल सरकार का इलाज कराने के लिए अनुरोध

है, कारण दिना भोग के कर्मफल को कोई दिनष्ट नही कर सकता, उसे केवल स्थानान्तरित किया जा सकता है । आधुनिक मारतवर्ष के श्रेष्ठतम मनीषियो मे मो दूसरे के ढारा पाप मुक्ति को यह धारणा कहाँ तक वढमूल है, यह दिखाने के लिए अशोकानन्द ने लिखा है : ''हमारे लिए यह केवल कल्पना मात्र नही है । हमने इसके प्रत्यक्ष उदाहरण देखे हैं । रामकृष्ण के व्यक्तिगत शिष्यो ने भी गुरु रूप मे अथवा केवल साधारण स्पर्श ढारा दूसरो के कष्टो को अपने ऊपर लिया है । और इस प्रकार उन्हे जो यन्त्रणा भुगतनी पडी है, उसके बारे मे उन्होंने प्राय. जिक्र किया है ।''

उदाहरण के तौर<sup>-</sup> पर, सेण्ट लिड्वाइन, जिन्होंने दूसरो की दैहिक पीडा अपने ऊपर ली थी, और सेण्ट मार्गुराइट-मेरी ने वैतरणी मे वेदना-कातर आत्माओ की यत्रणा अपने ऊपर ली थी। सीना के सेण्ट कैथराइन और मेरी डी वैलीस ने दूसरो को नरक मे पतित होने से वचाने के लिए उनकी नरक यन्त्रणा को अपने ऊपर लेने की प्रार्थना की थी। इसी प्रकार सेण्ट वीन्सेण्ट डी० पाल एक नास्तिक के हृदय मे विखास उत्पन्न करने के लिए सात वर्ष तक स्वय धर्मविख्वास से वचित रहे थे।

किसी एजेण्ट द्वारा इस प्रकार के त्याग की मावना, विशुद्ध ईसाई कैयोलिक मतवाद के अनुसार, जो किमानवता को ईसा का रहस्यमय शरीर मानता है, सर्वया अनुकूल है। ईसा ने स्वय ही इसका उदाहरण पेश किया है। ऋषि ईसाइया ने पहले ही गसीहा (त्राणकर्ता) के बारे में मविष्यत् वाणी कर दी थी। (तरेपन, ४१) उसने कहा था—"वह हमारे टु:खो और कष्टों का वहनकर्ता है। .वहीं हमारे अपराघों के लिए आहत हुआ है। . .हमारे शान्ति नष्ट करने के अपराघ का दण्ड उसे अपनी शान्ति का विनाश कर मुगतना पडा है, और उमसे कोडो से हम स्वस्थ हुए हैं।" क्रास के वलिदान को कैथोलिक मतवादी हमेशा एक सम्पूर्ण व सार्वमोम प्रायश्चित

किया। सन् १८८५ के सितम्बर मास मे एक छोटा-सा घर किराए पर लिया गया, उनकी घर्मपत्नी ने मी उसके एक कोने मे स्वामी की देखमाल के लिए अपना आसन लगा लिया। रात्रि के समय अन्तरग शिष्य उनको देखमाल करते थे। उनमे से अधिकतर शिष्यो की आर्थिक स्थिति अच्छी न थां। वे अपनी सम्पत्ति बन्वक रखकर, उघार लेकर व घर की वस्तुएँ गिरवी रखकर ठाकुर की चिकित्सा कराने लगे। इससे उनका पारस्परिक सपर्क घनिष्ठतर हो गया। डाक्टर सरकार वुद्धिवादी थे। वे रामकृष्ण के घार्मिक विचारो से सहमत न थे और इस बात को वे छिपाते न थे। परन्तु अपने रोगी के सम्बन्ध मे उनका परिचय जितना हो अधिक बढता गया, उसके प्रति उनकी श्रद्धा मी उसी अनुपात मे बढती गयी और अन्त मे वे बिना कुछ लिये ही उनकी चिकित्सा करने लगे। वे दिन मे तीन बार रोगी को देखने के लिए आते थे और कई कई घण्टे तक उनके पास बैठे रहते थे। ' (इस प्रसग मे यह अवश्य कहा जा सकता है कि रोगी के स्वास्थ्य की दृष्टि से शायद यह बेहतर उपाय न था।) डाक्टर सरकार ने रामकृष्ण से कहा :---

"आपकी ऐकान्तिक सत्यनिष्ठा के कारण ही मैं आपसे इतना प्रेम करता हूँ। आप जिस वस्तु को सत्य समझकर विख्वास करते हैं, एक क्षण के लिए भी उससे विच्युत नही होते। .. यह मत समझिए कि मैं आपकी खुशामद कर रहा हूँ, यदि मेरे पिता मी गलत मार्ग पर हो तो मुझे उन्हे वैसा कहने मे कोई सकोच न होगा।"

मानते आए हैं। इस प्रकार प्राचीन भारत व पैगम्बरो व ईसा की जूडिया मे एक ही समान विचारवारा है, जो कि आत्मा की सार्वमौम प्रेरणा से उत्पन्न व मानव प्रकृति की अनन्त गभीरता से सम्बद्ध है। (प्रभु के मोज का अनुष्ठान करते समय ईसा के शब्दो से तुलना कीजिए—''यह मेरा रक्त है .. जो कि अनेको को पाप से मुक्त करने के लिए बहाया गया है। सेण्ट मैथ्यू, छव्वीस, २६।)

१ वह कई समाधियों के समय भी उपस्थित थे, और एक चिकित्सक की ट्राप्टि से उनका अच्ययन करते थे। इस सम्बन्ध में डाक्टर सरकार का जो सब 'नोट' लिख गए हैं, वे योरोपीय विज्ञान के लिए अत्यन्त उपयोगी सिद्ध हो सकते हैं। समाधि अवस्था में स्टैयस्कोप ढारा छाती की परीक्षा व आँखो को परीक्षा से यह जाना गया है कि उस अवस्था में मृत्यु के सब लक्षण उपस्थित होते हैं।

Downloaded From - https://preetamch.blogspot.com

रामकृष्ण \* २८७

परन्तु उनके शिष्य जिस वामिक मक्ति-मावना से उनकी पूजा करते थे, उस की डाक्टर सरकार ने स्पष्ट शब्दों में निन्दा की है :----

्र ''यह कहना कि निराकार मगवान् ने मनुष्य के रूप मे अवतार धारण किया है, समस्त धर्मों का ही विनाश है ।''

रामकृष्ण मृदु हास्य के साथ चुप रहे। परन्तु उनके शिष्यो ने इस सव **अालोचना मे आग्रहपूर्वक योग दिया, जिससे उनको पारस्परिक** श्रद्धा और अधिक वढ गई और अपने गुरु के प्रति, जो कि शारीरिक यन्त्रणा द्वारा और मी उद्दीप्त होते जा रहे थे, उनका विश्वास पहले से मी टढतर हो गया । उन्होंने इस वात को समझने की पूरी कोशिश की कि उनके गुरु को ऐसी कठिन परीक्षा मे से क्यो गुजरना पढ रहा है, और इस बारे मे उनमे दो विभिन्न दल हो गए। पाप से उढार प्राप्त गिरीणचन्द्र के नेतृत्व मे एक श्रद्धालु दल ने घोषणा की कि ठाकुर ने स्वेच्छापूर्वक यह रोग अपने ऊपर लिया है, जिससे कि उनके सन्देश का प्रचार करनेवाले शिष्यो मे घनिष्ठ एकता की स्थापना हो सके । दूसरी तरफ युक्तिवादी दल ने, जिसका नेता नरेन्द्र था, यह अभिमत प्रकट किया कि गुरु का शरीर मी अन्य मनुष्यो के शरीर की माँति प्रकृति के नियमो के अधीन है। परन्तु दोनो ही दलो के अनुयायी इस मुमूर्ष व्यक्ति के अन्दर एक दिव्य सत्ता की उपस्थिति को स्वीकार करते थे, और वार्षिक कालीपूजा के दिन जब कि रामकृष्ण ने उन्हे विना किसी प्रकार की पूर्वसूचना दिए समाधि मे सारा दिन व्यतीत किया, तो उन्होंने आश्चर्यपूर्वक इस बात का अनुमव किया कि जगन्माता उनके अन्दर वास कर रही है। १ इस विख्वास से उनमे जिस आनन्दातिरेक का उदय हुआ,

१ इस मगवत्-दीत मनुष्य के दर्शन के लिए अब मो मनुष्यो की मीड लगी रहती थी । सन् १८८५ की ३१ अक्टूबर को उत्तरी मारत से प्रमुदयाल मिश्र नामक एक ईसाई उनके दर्शन के लिए आया । रामकृष्ण के साथ उसकी मुलाकात हुई । यह मुलाकात इस वात का ज्वलन्त उदाहरण है कि जाहिर। तौर पर विरुद्ध-मतावलम्वी मनुष्यो की स्वीकारोक्तियाँ भी जब इस मारतीय वात्मा के वीच से छनती थी तो किस प्रकार उसकी समन्वय-प्रवण आत्मा उन्हें अपने अनुकूल वातावरण से आच्छन्न कर देती थी । इस मारतीय ईसाई को यह वात समझ मे आ गई थी कि एक ही समय मे ईसा और रामकृष्ण दोनों मे विख्वास करना समव है । उनके निम्नलिखित पारस्परिक सवाद के समय अन्य व्यक्ति मी उपस्थित थे :

वह खतरे से खाली न था, और विकृत भावप्रवणता की उत्पत्ति ही सवसे मुख्य सतरा थी। वे उच्च हास्य व क्रन्दन एव गान के साथ दिव्य दर्शन व समावि लाम करने या उसका दिखावा करने लगे । उस समय नरेन्द्र ने पहली दफे अपनी इच्छा-शक्ति व तर्क के सामर्थ्य का प्रदर्शन किया। उसने घृणा के साथ उनका तिरस्कार करते हुए उन्हे कहा :--- ''गुरु ने वीरतापूर्ण तपोमय जीवन और ज्ञान प्राप्ति के लिए प्राणपण संघर्ष का मूल्य देकर समाधि-शक्ति को प्राप्त किया है, अौर तुम्हारे उत्तेजिन मावावेश यदि मिथ्या नही, तो रुग्ण कल्पनाओ की वाष्प-राशि के अतिरिक्त और कूछ नहीं है। रुग्ण व्यक्तियों को अपने स्वास्य्य के लिए और अविक सावधान रहने की आवश्यकता है। उन्हें अधिक मात्रा मे आहार करने और नारीसुलम हास्यास्पद हिस्टीरिया के से दौरो के विरुद्ध संग्राम करने की जरूरत है। सावधान हो जाओं । जो लोग दिखावटी मावावेश के धर्म को प्रोत्साहन देते हैं, उनमे से अस्सी फीसदी वदमाश और पद्रह फीसदी पागल हो जाते हैं।'' उसके शब्दो ने रामवाण औषम का चमत्कार दिखाया। वे लज्जित हुए और उनमे से अधिकाश ने नम्रतापूर्वक यह स्वीकार किया कि उनकी समाधि केवल दिखावटी थी । नरेन्द्र का कार्य यही समाप्त नही हुआ । उसने उन सव नवयूनको को सगठित किया और उन्हे कठोर सयम का जीवन व्यतीत कर ने के लिए वाधिक किया । कर्मक्षेत्र मे उसने उन्हे किसी एक निश्चित लक्ष्य को लेकर कर्म करने की प्रेरणा की । इस प्रकार इस सिंहशावक ने रामकृष्ण मिशन के मावो सम्राट् के रूप में अपने-आपको प्रकट करना प्रारम्भ किया, यद्यपि अमी

ईसाई—-"समस्त प्राणियों के मध्य मगवान् ही अपनी ज्योति विकीर्ण कर रहे हैं !''

रामऋष्ण---- ''मगवान् एक है। परन्तु उसे हजारो नामो से पुकारा जाता है।

ईसाई—"ईसा न केवल मेरी का पुत्र है, वह स्वय परमात्मा है। (और फिर उसने शिष्यगण की तरफ मुखातिव होकर रामकृष्ण की तरफ सकेत किया) और यह मनुष्य जिसे कि आप अपने सम्मुख देखते हैं, यह मी बीच-वीच मे मगवान् के अतिरिक्त और कुछ नहीं है। किन्तु उस मगवान् को आप पहचानते नही है।"

मुलाकात के वाद रामकृष्ण ने उससे कहा कि मगवान् को पाने को उस की इच्छा पूर्ण होगी । एव उस ईसाई ने रामकृष्ण के चरणो मे अपने-आप को अर्पण कर दिया ।

तक वह स्वय अपनी कठिनाइयो व सग्रामों से मुक्त न हो पाया था। उसके निकट यह दिन निराशापूर्ण सकट के दिन थे, उसे अपनी प्रकृति की परस्पर-विरोधी शक्तियों के बीच अन्तिम चुनाव करना था—इसलिए यह दिन उसके लिए हल चलाने, बीज बोने, व अपनी आत्मा को भावी फसल के लिए तैयार करने के दिन थे।

रामकृष्ण की अवस्था दिन-प्रतिदिन विगडती गई । डाक्टर सरकार ने उन्हें कलकत्ते से गाँव मे ले जाने का परामर्श दिया । सन् १८८९ के दिसम्वर के मच्य मे उन्हें नगर के समीप कोसीपुर के एक सुरम्य उद्यान मे ले जाया गया और अपने मर्त्यजीवन के शेष अन्तिम आठ मास उन्होंने वही पर व्यतीत किए । उनके वारह चुने हुए अन्तरग शिष्य अन्त समय तक उनके साथ रहे । <sup>9</sup> नरेन्द्र उनके समस्त कार्यों व उपासना आदि धार्मिक कृत्यों की देखमाल करता था । उन्होंने गुरु से प्रार्थना की कि वे भी उनके साथ अपने स्वास्थ्य लाभ की प्रार्थना मे सम्मिलित हो जाएँ । इसी समय उनके मत से सहमत एक पण्डित रामकृष्ण के दर्शनों के लिए आये, फलतः रामकृष्ण के शिष्यों ने समय पाकर अपनी प्रार्थना को पुनः दोहराया ।

पडित ने रामकृष्ण से कहा :----

''धर्मशास्त्र कहते हैं कि आप जैसे महात्मा अपनी इच्छा-शक्ति से ही अपने-आपको रोगमुक्त कर सकते हैं।''

रामकृष्ण ने उत्तर दिया :

''मैंने अपना मन हमेशा के लिए भगवान को अर्पण कर दिया है । क्या तुम चाहते हो कि मैं उसे फिर वापस मॉर्गु ?''

उनके शिष्यों ने अपने स्वास्थ्य लाम के लिए इच्छा न करने पर रामकृष्ण का तिरस्कार किया । रामकृष्ण ने कहा :---

''क्या तुम सोचते हो कि मैं जान-वूझकर कष्ट भोग रहा हूँ ? मैं चाहता हूँ कि मैं अच्छा हो जाऊँ, परन्तु यह सब माँ की इच्छा पर निर्भर है।''

''तो उससे प्रार्थना कीजिए ।''

"तुम्हारे लिए यह कह देना ही बहुत सहज है। परन्तु में तो अपने मुँह से

१ नरेन्द्र, राखाल, बाबूराम, निरजन, योगीन, लाटू, तारक, दोनो गोपाल काली, शशि और शरत्। रामकृष्ण कहते ये कि उनकी बीमारी ने उनके शिष्यो को दो दलो ('अन्तरग शिष्य' व 'वहिरग णिष्य') मे विमक्त कर दिया है। १६

२६० \* रामकृष्ण

कूछ नहीं कह सकता ।''

नरेन्द्र ने कहा :—

''परन्तु हमारे लिए ।"

गुरु ने मघुर स्वर मे कहा, "वहुत अच्छा । मैं यत्न करके देखूँगा कि मैं क्या कर स्कता हूँ।"

शिष्यगण उन्हे कुछ घण्टो के लिए अकेला छोडकर चले गए । जव वे वापस आये तो गुरु ने कहा .---

''मैंने माँ से कहा था : 'माँ मैं तकलीफ के कारण कुछ नही खा सकता । ऐसा कर दो कि मैं कुछ खा सकूँ '' उसने तुम सवकी तरफ निर्देश करके मुझे उत्तर दिया : 'क्यो ! क्या तू इन सव मुखो से नही खा सकता ! मैं लज्जित हो गया, और कुछ न कह सका ।''

कुछ दिन वाद उन्होंने कहा ': ''मेरी शिक्षा प्रायः समाप्त हो चुकी है। लोगो को सिखाने के लायक अव मेरे पास कुछ नही रहा है। कारण, मैं समस्त विख्व मे मगवान् को व्याप्त देखता हूँ: तो मैं किसे शिक्षा दे सकता हूँ ?''

१ जनवरी सन् १८८६ को वे कुछ स्वस्थ प्रतीत हुए और उन्होंने कुछ दूर तक उद्यान मे भ्रमण भी किया । वहाँ उन्होंने अपने शिष्यो को आशीर्वाद दिया ।<sup>२</sup> शिष्यो के ऊपर उनके आशीर्वाद का प्रभाव भिन्न-भिन्न रूप मे प्रकट हुआ । कुछ मे नोरव समावि के रूप मे एवं अन्यो पर संरस आनन्दोच्छ्वास के रूप मे । परन्तु इस विपय मे सव एकमत थे कि इस आशीर्वाद को उन्होंने एक वैद्युतिक वक्के के समान, एक शक्ति के प्रवेश के रूप में ग्रहण किया है, जिससे कि प्रत्येक ने अपने आदर्श को नि सन्दिग्व रूप मे उपलब्द कर लिया है । (एक धार्मिक गुरु के रूप मे रामझण्ण की यह असाधारण विशेषता थी कि वे किसी मुनिर्दिष्ट विश्वास का दान न करते थे, अपितु विश्वास के लिए आवश्यक शक्ति प्रदान किया करते थे । पदि में ऐसा कह सर्क, तो वे एक वृहत् शक्तिशाली आव्यात्मिक डायनमो का कार्य करते थे ) । वाग मे ठाकुर के अपने शिष्यो को आशीर्वाद देने पर उन शिष्यो ने आनन्दातिरेक के वशवर्ती हो अन्य व्यक्तियो को भी, जो कि घर के अन्दर कार्य कर रहे थे, उस आशीर्वाद का आनन्दोपमोग करने के

- महेन्द्रनाथ गुप्त के मतानुसार यह घटना २३ दिसम्बर, सन् १८८५ को घटित हुई यो । उन्होंने श्री श्रीरामकृष्ण कयामृत के द्वितीय माग, पृ० ३४४ पर यह घटना लिपिबढ की है ।
- २ प्रत्येक ने ययायोग्य लाणीवींद प्राप्त किया, ऐसा सुना जाता है।

लिए वाहर वुला लिया। इस प्रसग में एक ऐसी घटना घटी जो कि ईसा की जीवन-सीला में स्थान पाने योग्य है:

ठाकुर की अनुपस्थिति का लाम उठाकर विनम्न लाटू और शरत बाह्यण उनके कमरे की सफाई व विस्तरे को ठीक-ठाक कर रहे थे। उन्होंने नीचे से पुकार सुनी और सारे दृश्य को ऊपर से देखा, परन्तु अपने आनन्द के हिस्से को छोडकर अपने स्नेहमय सेवा के कार्य को जारी रखा।

अकेला नरेन्द्र ही असन्तुष्ट रहा । उसके पिता की मृत्यु, सासारिक चिन्ताओ और उसके हृदय की ज्वाला ने उसे खोखला वना दिया था। उसने अन्य सवको परिपूर्णता लाम करते देखा, और अपने-आपको परित्यक्त-सा अनुमव करने लगा उसकी वेदना को सान्त्वना प्रदान करने लायक कोई आधाजनक किरण दिखाई न देती थी। उसने रामकृष्ण से विनती की कि वे कुछ दिनों के लिए उसे समा-विस्य करके उसके कध्टो का निवारण कर दे । परन्तु गुरु ने कठोरतापूर्वक उसकी भर्त्सना की । ( वे जिनसे सर्वापेक्षा कम आशा करते थे, उनके लिए ही सवसे अधिक स्नेहमाव रखते थे ) और इन ''तुच्छ विचारो'' के लिए उसे डाँटा । उन्होंने कहा कि उसे अपने परिवार के पोषण के लिए कुछ प्रवन्ध करना चाहिए, तव उसके कष्ट दूर हो जाएँगे और उसे सव कुछ प्राप्त हो जायगा । नरेन्द्र एक पयञ्रष्ट मेमने के समान रुदन करने लगा, और मलिन व अपरिष्कृत वेश मे डवर-उघर मटकने लगा । वह यन्त्रणाकातर होकर आर्त्तनाद करने लगा । एक अनधिगम्य को प्राप्त करने की तीव वासना से उसका देह और मन जलने लगा और उसकी आत्मा को कही शान्ति न मिल सकी । रामकृष्ण दूर से ही उसकी इस उद्भ्रान्त गतिविधि को सस्नेह करुणापूर्वक लक्ष्य करते रहे । वे अच्छी तरह जानते थे कि दिव्य शिकार को वशीभूत करने से पूर्व उसकी गन्व पाना आवश्यक है । उन्होने अनुमव किया कि नरेन्द्र की अवस्था में उद्देगजनक कोई लक्षण नही है, कारण अपने अविश्वास के सम्वन्व मे कितनी ही शेखी वघारने पर भी वह असीम व अनन्त की प्राप्ति के लिए व्याकुल है। उसने मनुष्यो के वीच देवताओ का वर लाम किया है----इस वात को रामकृष्ण जानते थे। रामकृष्ण ने अन्य शिष्यो की उपस्थित मे स्नेहपूर्वक नरेन्द्र का मुख चूम लिया। वे उसमे मक्ति के जानियो के सदृश (आत्मज्ञान द्वारा मुक्ति चाहनेवाले) मुक्ति की कामना नही करते । उन्हें मनुष्य-जाति के कल्याण के लिए पुनः पुनः जन्म धारण करना पडता है। कारण वे मनुष्य-जाति के प्रेम व सेवा के लिए ही वनाए गए हैं। जव तक वासना का एक कण भी विद्यमान है, उन्हे पुनर्जन्म वारण करना होगा।

जव मनुष्य-जाति के हृदय से वासनाओं का समूल नाम हो जाएगा, तभी वे अत मे मुक्त हो सकेंगे। परन्तु मक्तगण स्वय कभी उसकी इच्छा नही करते। और इसीलिए वह स्नेहमय गुरु जिसके हृदय मे प्राणिमात्र के प्रति स्नेह की घारा वहती थी, और जो उन्हे कभी भूल न सकता था, हमेमा मक्तो के प्रति विशेष आदर-माव रखता था। और नरेन्द्र उन मक्तो मे सर्वश्रेष्ठ था।<sup>9</sup>

१ "ज्ञानी माया का त्याग करता है। माया एक आवरण के सदृश है (जिसे वह दूर फेक देता है)। देखो, जब मैं दीपक के सामने रूमाल कर देता हैं तो तुम उसके प्रकाश को नही देख सकते।" तव गुरु ने अपने व शिष्यों के वीच रूमाल की काड करते हुए कहा—"अब तुम मेरा चेहरा नहीं देख सकते।"

''भक्त माया का त्याग नही करता। वह महामाया की पूजा करता है। वह अपने-आपको उसके चरणो में अर्पण कर देता है और प्रार्थना करता है, 'माँ। मेरे मार्ग से हट जाओ। तुम्हारे मार्ग से हट जाने पर ही ब्रह्म तक पहेंच सकता हूँ।"

"ज्ञानी जाग्रत, स्वप्न, सुपुप्ति, इन तीनो अवस्थाओ से इनकार करता है । किन्तु मक्त इन समी अवस्थाओ को स्वोकार करता है ।"

इसलिए स्वामाविक रूप से रामकृष्ण उन्ही मनुष्यो को अधिक पसन्द करते थे, उन्ही से अधिक स्नेह करते थे, जो प्रत्येक वस्तु को यहाँ तक कि माया को मी, स्वीकार करते थे, जो हर चीज मानते व उसमे प्यार करते थे, जो किसी मी वस्तु को अस्वीकार न करते थे। कारण, पाप और माया भी स्वय मगवानू की ही है।

''प्रारम्म से ही यह कहना ठीक नही है कि 'मैं निराकार ब्रह्म को देसता हूँ ।' मनुष्य स्त्री, पशु, पुष्प, वृक्ष आदि प्रत्येक वस्तु—जो भी मैं देखता हूँ—समी परमात्मा है ।''

आवरण के साथ माया की जो तुलना की है, उसे अन्य स्थान पर राम और सीता की सुन्दर शिक्षाप्रद कहानी ढारा भी प्रकट किया है।

"राम, लक्ष्मण और सीता वन मे भ्रमण कर रहे थे। आगे-आगे राम, बीच में सीता और सबसे पीछे लक्ष्मण थे। सीता दोनों माइयो के वीच मे थीं, इसलिए लक्ष्मण राम को न देख सकते थे। परन्तु सीता यह जानकर कि राम के अदर्शन से लक्ष्मण को कितनी व्यथा पहुँच रही है,

रामकृष्ण ने इस वात को कभी नही छुपाया कि वे नरेन्द्र को अपना उत्तरा-घिकारी समझते हैं। उन्होंने एक दिन उससे कहा :----''मैं इन तरुण युवको को तुम्हारे सुपुर्द करता हूँ। तुम इनकी आच्यात्मिकता को उन्नत करने में लग जाओ।''

और उन्हे आश्रम-जीवन के योग्य बनाने के लिए रामकृष्ण ने अपने शिज्यों को जाति का कोई ख्याल न करते हुए सबके द्वार से मिक्षा माँगने का आदेश दिया । मार्च मास के अन्त के लगमग उन्होंने उन्हे सन्यासी का देश, गेरुवे वस्त्र धारण कराए तथा एक प्रकार की आश्रम-जीवन को दीक्षा दी ।

अभिमानी नरेन्द्र ने त्याग का दृष्टान्त पेश किया । परन्तु वह अपने आघ्या-त्मिक अहकार को वडी कठिनाई के साथ त्याग सका । शैतान यदि उसे समग्र पृथ्वी का साम्राज्य देकर भी (जैसा कि उसने ईसा को देना चाहा था) बदले मे उससे उसकी आत्मा पर अधिकार चाहता, तो वह उसे दूर फेक देता । एक दिन नरेन्द्र ने अपनी आघ्यात्मिक शक्ति की परीक्षा करने के लिए, अपने साथी काली-प्रसाद से कहा कि जब मैं घ्यान-मग्न अवस्था मे हूँ, तब वह उसका स्पर्श करे । काली ने वैसा ही किया और वह भी तत्काल उसी अवस्था को प्राप्त हो गया । रामकृष्ण ने जब यह समाचार सुना, तो नरेन्द्र को तुच्छ से उद्देग्य के लिए अपना बीज जमीन मे फेकने के लिए वुरी तरह फटकारा और विचारो को इस प्रकार दूसरे के अन्दर सक्रमित करने का पूर्णरूप से निषेध किया । आत्मा की पूर्ण स्वतन्त्रता के विरुद्ध कोई मी प्रयास एक अभिग्राप है । तुम्हे दूसरो की सहायता करनी चाहिये, परन्तु अपने विचारो को दूसरो के ऊपर आरोपित नही करना चाहिये ।

कुछ समय के अनन्तर घ्यान करते समय नरेन्द्र ने अनुभव किया कि उसके मस्तिष्क के पश्चाइर्ती प्रदेश मे एक ज्योति चमक रही है । अकस्मात् उसकी चेतना जुप्त हो गई और वह परव्रहा मे लीन हो गया । वह उस भयानक निर्वि-कल्प समाधि की गहराई मे डूव गया, जिसे कि वह इतने दिन से पाना चाहता था, परन्तु रामकृष्ण ने उसे देने से इनकार कर दिया था । वीर्घकाल के वाद जव उसे पुन' चैतन्यलाम हुआ, तो उसे ऐसा प्रतीत होने लगा कि उसके कोई देह नही है, वह केवल एक मुखमण्डल मात्र है, और वह चिल्ला उठा. ''मेरा

करुणा व स्नेहवश मार्ग मे चलते हुए वीच-वीच मे कमी-कमी रास्ते के एक तरफ हट जाती थी, जिससे कि लक्ष्मण रामचन्द्र को देख सके।"

मरीर कहाँ है ?" उसके साथी अन्य मिष्य डर गए और गुरु के पास भागे गए, परन्तु रामकृष्ण ने मान्तिपूर्वक उत्तर दिया :

''अच्छा है । उसे कुछ देर तक इसी हालत में रहने दो ! उसने मुझे वहुत दिनो तक परेशान किया है ।''

जब नरेन्द्र पूर्णरूप से पुन पृथ्वी पर आ गया, तब वह एक अनिर्वचनीय शान्ति मे स्नान कर चुका था । वह गुरु के समीप गया । रामकृष्ण ने उससे कहा -----

''अव तो माँ ने तुझे सव कुछ दिखा दिया है। परन्तु जो कुछ देखा है, वह ताले के अन्दर वन्द रहेगा, और उसकी चामी मेरे पास रहेगी। जव तुम माँ का कार्य समाप्त कर लोगे तो तुम्हे यह खजाना फिर मिल जाएगा।"

और जन्होंने इसके वाद उसे अपने स्वास्थ्य की रक्षा के लिए कुछ दिन तक क्या करना चाहिए, इस वारे मे कुछ आवश्यक परामर्श दिए ।

रामकृष्ण का अन्त समय जितना ही निकट आता जाता था, वह उतने ही निर्लिप्त होते जाते थे और अपने शिष्यो की वेदना के ऊपर अपनी शान्ति के स्वर्ग को विद्या रहे थे। 'कथामृत' जो कि एक प्रकार से उनकी मृत्यु-शय्या के पास ही लिखी गई थी, उसमे रात्रि के समय शिष्यो की माराक्रान्त निस्तव्वता के वीच, इस प्रवहमान आत्मा की मर्मर-व्वनि का ही सगीत लिपिवद्ध है, जब कि उद्यान मे चन्द्रमा की चाँदनी मे उष्ण दक्षिण समीर वृक्षो की शाखा-प्रशासाओ को घीरे-घीरे मर्मरित करता था। उनके मित्र व स्नेही जब उनके वियोग के

१ नरेन्द्र की आवेशमय अनुभूतिशील आत्मा के लिए कष्ट के इस नियम के विरुद्ध विद्रोह से विरत रहना सहज कार्य न था। (हीरानन्द के साथ २२ अप्रेल की तिथि मे उनका कथोपकथन देखिए)।

''इस जगत् को परिकल्पना जैतानी से पूर्ण है। मैं इससे कही बेहतर ससार की रचना कर सकता हूँ। यह विश्वास हो हमारी एकमात्र सान्त्वना है कि मैं ही सब कुछ कर सकता हूँ।''

हीरानन्द ने विनीत स्वर मे उत्तर दिया :----

"करने को अपेक्षा कहना वहुत सरल है।" और मक्तिपूर्ण स्वर से पुन. पुनः कहा: "प्रभु तुम्ही सव कुछ हो। मैं नही, तुम्ही हो।"

किन्तु अभिमानी व जोशीले नरेन्द्र ने तत्काल उत्तर दिया :----

"तुम ही मैं हूँ, और मैं ही तुम हो । मैं के अतिरिक्त और कुछ नहीं है ।"

विचार मात्र से ही व्याकुल थे और किसी प्रकार सान्त्वना न पाते थे, तब उन्होंने उन्हे अस्फुट स्वर मे कहा :----

"राघा ने कृष्ण को कहा : 'ऐ मेरे प्यारे । तुम मेरे मन मे ही वास करो, और मनुष्य के रूप मे पुनः मत आओ ।' परन्तु थोडी ही देर बाद वह अपने प्रियतम के मानवीय रूप के दर्शन के लिए व्याकुल हो उठी । परन्तु भगवान् की इच्छा पूर्ण होनी थी, और कृष्ण चिरकाल तक मानवीय रूप मे प्रकट न हुए उसके वाद प्रभु आये और मनुष्य के रूप मे अवतरित हुए । और तब वे अपने शिष्यो के साथ दिव्य माँ की गोद मे वापस आ गए।"

राखाल चीत्कार कर उठा : ''तो जव तक हम नही जाते, तव तक आप भी न जावे।''

रामकृष्ण मुस्कराए और मृदु स्वर मे कहने लगे :----

"वउलो<sup>२</sup> का एक दल अकस्मात् एक घर मे घुस गया। वे भगवान् का नाम ले-लेकर आनन्दविमोर होकर नाचने लगे। और फिर उन्होंने जिस प्रकार अकस्मात् ही घर मे प्रवेश किया था, उसी प्रकार अकस्मात् ही घर छोडकर वाहर चले गए। परन्तु घर के स्वामियो को यह भी पता न लग सका कि वे कौन थे।"

यह कहकर उन्होंने एक विपादपूर्ण आह भरी ।

''कभी-कभी मैं भगवान से यह प्रार्थना करता हूँ कि वे मुझे पुनः इस पृथ्वी पर न भेजे ।'' परन्तु उन्होंने अपना कयन जारी रखा :----

''वह (मगवान्) उन मक्तो के प्रेम के वश्तीभूत होकर, जो कि मगवान् को प्यार करते हैं, वार-वार मानवीय शरीर का चोला धारण करते हैं।''

यह कहकर वे एक अवर्णनीय स्नेह के साथ नरेन्द्र की तरफ ताकने लगे ।

९ अप्रेल को रात्रि के समय गर्मी के कारण पखे को इधर-उधर हिलाते हुए उसकी तरफ देखकर रामऋष्ण कहने लगे :----

ं रामकृष्ण नीरव हास्य के साथ सारी चर्चा सुन रहे थे । उन्होंने नरेन्द्र की तरफ इशारा करके कहा .—

''यह एक नगी तलवार हाथ में लेकर ससार में घूम रहा है।''

- १ हिन्दुओ का विश्वास है कि प्रत्येक अवतार के साथ चुनी हुई आत्माओ का एक दल, शिष्य रूप मे उसके साथ आता है।
- २ मगवत् उन्मत्त हिन्दुओं का एक सम्प्रदाय है, जिन्होंने ससार त्याग कर दिया है।

''ठीक इसी तरह जैसे कि मैं अपने सम्मुख अपने हाथ मे इस पखे को देख रहा हूँ, उसी प्रकार मैंने परमात्मा को भी देखा है···'और मैं देखता हूँ' ·।'' उन्होने बहुत ही क्षीण स्वर मे कहा, और अपना हाथ नरेन्द्र के हाथ पर रखते हुए पूछने लगे : ''मैंने क्या कहा है ?''

नरेन्द्र ने कहा, "मुझे कुछ साफ नही सुनाई दिया।"

तब रामकृष्ण ने सकेत से कहा कि वह, (परमात्मा) और उनकी अपनी सत्ता अभिन्न है।''

''हां'' नरेन्द्र ने कहा, ''मैं वह हूँ।''

ठाकुर वोले, ''तथापि परमानन्द के उपमोग के लिए—केवल एक रेखा बीच मे दखल दिये हुए है ।''

शिष्य ने कहा : ''परन्तु महापुरुष अपनी मुक्ति के वाद भो ससार मे रहते हैं। वे मानव-जाति की मुक्ति के लिए अपने 'अहम्' व उसकी यन्त्रणा को कायम रखते हैं।''

कुछ देर तक पूर्ण निस्तव्यता के बाद ठाकुर ने फिर कहा—''घर की छत<sup>1</sup> मनुष्य को दिखलाई देती है, परन्तु उस तक पहुँचना बहुत कठिन है। परन्तु जो उस पर पहुँच जाता है, वह नीचे रस्सा लटकाकर दूसरो को भी अपने पास ऊपर खीच सकता है।''

यह उन दिनों में से एक दिन था जब कि उन्होंने एक 'परमसत्ता में ही सबके अस्तित्व की पूर्णतया उपलव्वि की थी, जब कि उन्होंने देखा कि बलिपशु, यूप-काष्ठ व जल्लाद---यह तीनों एक ही वस्तु हैं। और यह देखकर वे दुर्वलकण्ठ

१ छत की उपमा रामकृष्ण ने अनेक वार प्रयोग की है :----

''अवतारो पुरुप समाघि मे हमेशा ब्रह्मज्ञान प्राप्त कर सकते हैं। इसके साथ ही वे ऊपर से नर वेश मे घरा पर अवतीर्ण हो सकते है। ताकि वे पिता व माता के रूप से मगवान को प्यार कर सके। जव वे 'नेति' 'नेति' कहते हैं तो वे सोढी के एक-एक कदम को पीछे छोडते जाते हैं, ताकि वे छत पर पहुँच जाएँ। और फिर छत पर पहुँचकर वे कहते हैं 'इति' (वह यह है)। परन्तु शीघ्र ही उन्हे यह मालूम होता है कि जिस इँट व चूने से छत का निर्माण हुआ है, सीढी के कदम मी उसी के बने हुए हैं। तब वे सीढी के ढारा कमी अपर छत पर व कमी नीचे जमीन पर चढ-उतर सकते हैं। परब्रह्म ही वह छत है, और यह लोलाजगत ही सीढी है। (श्री श्रीराम-कृष्ण कयामृत, प्रथम माग, पृ० ३२४)।

से चिल्ला उठे: ''हे भगवान् यह क्या दृश्य है ?'' यह कहकर वे भावाविष्ट होकर मूर्छित हो गये, परन्तु जव उन्हे चैतन्य लाम हुआ तो फिर कहने लगे, ''मैं स्वस्थ हैं; मैं कमी भी इतना स्वस्थ नही था।''<sup>9</sup>

मृत्यु से तीन-चार दिन पूर्व उन्होंने नरेन्द्र को अपने समीप बुलाकर, उसके साथ एकान्त में रहने की इच्छा प्रकट की । उन्होंने स्नेहमय दृष्टि से उसकी तरफ देखा और समाधिस्य हो गए। इसने नरेन्द्र को भी अपने प्रमाव से आच्छन्न कर लिया। जब वह उसके प्रभाव से मुक्त हुआ, उसने रामकृष्ण को अश्रुमोचन करते हुए देखा। गुरु ने उससे कहा----''आज मैंने तुम्हे अपना सब कुछ दे दिया

 रामकृष्ण के इस तथ्य को स्वीकार करने मे सर्वया अनिच्छुक होने पर भी, अपनी मृत्यु से दो दिन पूर्व नरेन्द्र की अप्रकट इच्छा के उत्तर मे उन्होने कहा था -----

्''वह जो राम था, जो कृष्ण था, वही आज:रामकृष्ण के रूप मे इस शरीर मे अवतीर्ण हुआ है।''

१ शिष्य रामकृष्णानन्द जो कि उनकी सेवा में थे, उसने कहा है: ''उनकी प्रफुल्लता कमी विनष्ट न होती थी। वे हमेशा यही कहते थे कि वे स्वस्य एव प्रसन्न हैं।'' (रामकृष्णानन्द के अप्रकाशित सरमरणो से)।

२ स्वामी अशोकानन्द ने मुझे लिखा है कि रामकृष्ण की मृत्यु के तत्काल उप-रान्त उनका जो फोटोग्राफ लिया गया था, उसकी एक कापी मद्रास के मठ मे है। उस समय ठाकुर का देह रोग के आक्रमण से इतना विकृत व विनष्ट हो गया था कि उसका पुन मुद्रण नहीं किया गया। वह दृष्य एकदम भया-नक व असद्य था।

है। और अब मैं सर्वस्वहीन एक गरीव फकीर मात्र हूँ। इस शक्ति ने तुम ससार का महानू कल्याण कर सकते हो। और जब तक तुम वह सम्पादन न कर लोगे,

परन्तु उन्होंने साथ ही कहा :----

''परन्तु तुम्हारे वेदान्तिक अर्थ मे नही'' (अर्थात् परव्रह्य के साथ 'अहम्' का ऐक्य है, इस अर्थ मे नही, अपितु अवतार अर्थ मे)।

में अवतारो मे हिन्दुओ के विश्वास के सम्बन्ध मे कोई आलोचना नही करना चाहता । विश्वासो की आलोचना नही की जा सकती । और यह विश्वास भी ईसाइयो के मगवत्-मनुष्य (God-man) के विश्वास के सटश ही एक विश्वास है। तथापि मैं पाश्चात्य देशीय पाठको के मन से इस मावना को दूर कर देना चाहता हूँ कि रामकृष्ण जैसे उन सीधे-सादे व्यक्तियों मे, जो कि यह विश्वास करते थे कि उनके अन्दर मगवान् का अस्तित्व है, किसी प्रकार के राक्षसी गर्व की मी गन्व थी। अन्य अवसरो पर जैसे कि एक वार सन् १८८४ में जब कि उनके एक मक्त ने उनसे कहा था कि : "जब मैं आपको देखता हूँ तो मैं भगवान् को देखता हूँ ।" उन्होंने उसकी इस प्रकार मर्त्सना की थी . ''कमी ऐसा मत कहो । लहर गगा का एक अश मात्र है, गगा लहर का अश नहीं है।" (श्री श्रीरामकृष्ण कया-मृत, द्वितीय माग, पृ० १८१) "समुद्र के मुकाविल मे लहरो का तो स्थान है, ब्रह्म के मुकाविले में अवतारों का मी वहीं स्थान है।'' (श्री श्रीराम-कृष्णेर उपदेशावलि) । रामकृष्ण यह सोचते थे कि उनके अन्दर भगवान का वास है, और मगवान् उनके नम्बर मरीर के आवरण के अन्दर छिपकर क्रीडा कर रहे हैं। ''ईश्वरीय अवतार को समझना आसान नहीं है।---यह असीम व सान्त के ऊपर असीम व अनन्त की क्रीडा मात्र है i'' (पूर्वो-ल्लिखित पुस्तक, पृ० ३६९) । अधिकाश मनुष्यों मे, ''और तो क्या, साधु सन्तो मे मी" यह दिव्य अतिथि (Divine visitor) फूलो मे मचु के समान ''अपने आपको आशिक रूप मे प्रकट करता है । तुम फूल को चूसकर थोडा सा मधु का स्वाद ले सकते हो---परन्तु अवतार में सब मबु ही मबु है ।" (पूर्वोल्लिखित ग्रन्थ, पृ० ३६७) । समस्त वस्तु एक ही हैं, कारण "अवतार सर्वदा एक ही होता है, परन्तु वह कभी यहाँ और कभी वहाँ, भिन्न चेहरो व नामो मे प्रकट होता रहता है, जैसे कृष्ण व ईसा इत्यादि।" (पूर्वोल्लिखित पुस्तक, पृ० ३४७)। ईसा का नाम हमे एक और नैतिक पहलू का स्मरण कराता है, जो कि हमेशा अवतार का एक अश है।

रामकृष्ण \* २६६

तव तक तुम न लौटोगे।""

उसी क्षण से उनकी सारी शक्तियां नरेन्द्र के अन्दर सक्रान्त हो गईं। गुरु और शिष्य एक हो गए।

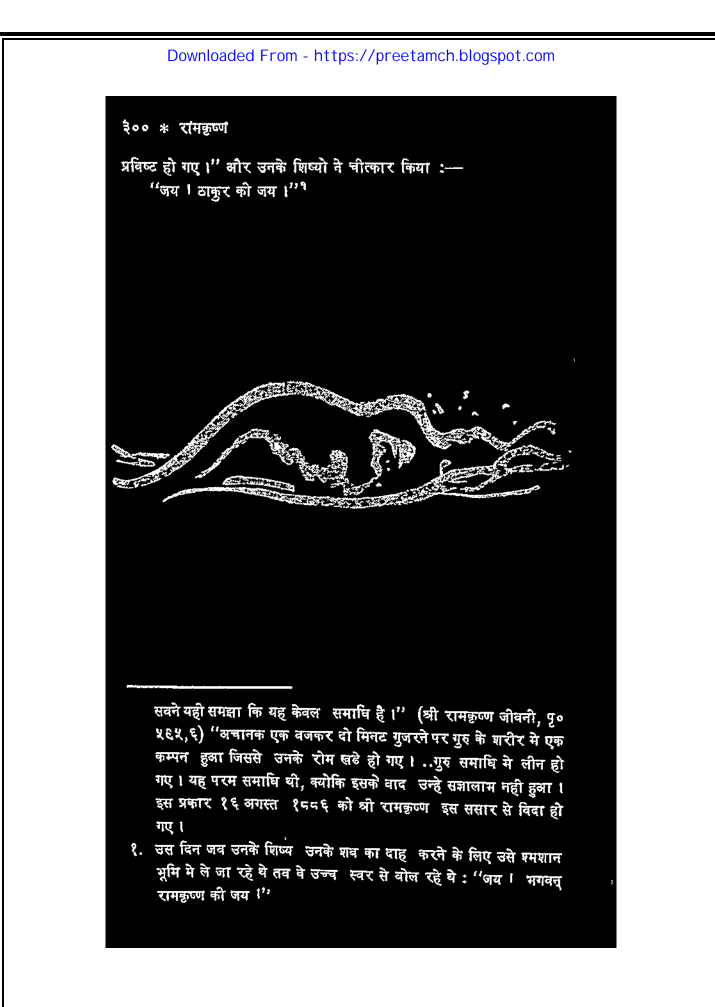
१५ अगस्त सन् १८८६ इतवार का दिन ।...अन्तिम दिन ।

उस दिन अपराह्त समय मे मी उनके अन्दर आश्चर्यजनक शक्ति थी। क्षत-पीढित कण्ठ के होते हुए भी उन्होंने शिष्यो के साथ लगभग दो घण्टे तक वार्ता-लाप किया<sup>२</sup>। रात्रि के समागम मे उनकी सज्ञा लुप्त हो गई। शिष्यो ने समझा कि वे मर गए हैं, परन्तु अर्घरात्रि के लगभग वे पुनः सचेत हो गए। शिष्य रामकृष्णानद के देह के सहारे रखे पांच-छः तकियो का सहारा लिये वे अन्तिम क्षण तक नरेन्द्र के साथ आलाप करते रहे और क्षीणस्वर मे उसे अपना अन्तिम उपदेश दिया। इसके अनन्तर उन्होंने अस्फुट स्वर मे ठीन वार अपनी दिव्य माँ का सर्वप्रिय 'काली' नाम उच्चारण किया और लेट गए अन्तिम समाघि प्रारम्म हो गई। वे मच्याह्त से आघ घण्टा पूर्व तक, जब कि उनका देहावसान हुआ, उसी अवस्था मे रहे।<sup>3</sup> उनके अपने शब्दो मे ''वे एक कमरे से दूसरे कमरे मे

'फूल', 'मघु' और 'आनन्द' इन शब्दो से हमे विभ्रान्त न होना चाहिए। भगवान् जव अवतार लेते हैं, तव हमेशा ही दिव्य वलिदान का तत्त्व विद्य-मान रहता है, जैसा कि ईसा के वारे मे था। (पूर्वोक्त ग्रन्थ, पृ० ३४८)। १. ''परम ब्रह्म को'' यह अमिप्रेत है।

- २. योग के विषय मे।
- सरकार की साक्षी के अनुसार । रामकृष्णानन्द के अप्रकाशित सस्मरण देखिए:

''उस अन्तिम रात्रि मे रामकृष्ण अन्त तक हमसे बाते करते रहे।. .वे पाँचत्त्छ तकियो के सहारे बैठे हुए थे, जिन्हे मैंने अपने शरीर से थामा हुआ या और साथ ही मैं उन्हे पखा मी कर रहा था नरेन्द्र उनके पैरो को दवा रहा था, और रामकृष्ण उसे उसके मावी कर्त्तव्यो का उपदेश दे रहे थे। उन्होंने वार-वार कहा : 'इन वालको की हिफाजत रखो।' .इसके वाद वे लेट गए। एक वजे के लगमग वे अचानक एक पार्श्व पर लेट गए और उन के गले से घडघड स्वर होने लगा।...नरेन्द्र ने यह देखकर उनके पैर गद्दे पर रख दिए और फोरन सीढियो से उतरकर नीचे चला गया— यह इस इश्य को सहन न कर सकता था। एक डाक्टर जो उनकी नव्ज की परीक्षा कर रहा था, उसने देखा कि नाडी गति वन्द हो गई है। .हम



# उपसंहार

वे मनुष्य शरीर मे अब नही रहे थे। उनकी बात्मा मानवता के समष्टि जीवन की शिरा-उपशिराओं मे प्रवाहित होने के लिए यात्रा करने के लिए चल पडी थी।

लविलम्ब ही जिप्यगण सघवद्ध हो गए। गुरु को उनके अन्तिम महीनो मे देखने के वाद युवक शिष्यों के लिए पुनः संसार में जाना असम्मव हो गया । उनके पास आधिक साघनो का अमाव था । परन्तु वलराम वोस, जिसे सामयिक रूप से रामकृष्ण के अवशेष सौंपे गए थे, सुरेन्द्रनाय मित्र, महेन्द्रनाय गुप्त और नाटककार व अभिनेता गिरीशचन्द्र इन चारो शिष्यों ने अन्य शिष्यों को एक वाश्रम निर्माण करने के लिए प्रोत्साहन व सहायता प्रदान की । सुरेन्द्रनाथ मित्र ने गगा के तट पर वारानगर मे एक अर्धमग्न घर को किराये पर लेने के लिए रुपया दिया। यही शिष्यो का प्रयम मठ व आश्रम था। एक दर्जन व उससे कुछ अधिक शिष्यो ने सन्यासियो के नाम ग्रहण कर आश्रम मे प्रवेश किया, जिससे उनके प्रकृत नाम जनसाधारण के निकट अज्ञात रह गए। नरेन को, जो कि विवेकानन्द के नाम से प्रसिद्ध था व हमेशा रहेगा, सर्वसम्मति से उन्होंने अपना नेता चुना । वह उन सबसे अधिक उत्साही, सवसे अधिक शक्तिशाली, और सबसे अधिक बुद्धिमान था---और गुरु ने स्वय उसे इस पद के लिए चुना था। अन्यान्य सकल शिष्य स्मृति और शोक के नशे मे अभिभूत होकर अपने-आपको एकान्त मे ही रखने के लिए प्रलुव्ध हो गए। किन्तु महान् शिष्य विवेका-नन्द ने, जो कि इस प्रलोमन के मोह तथा उससे आने वाले खतरे को उनको अपेक्षा अच्छी तरह जानता था, अपने-आपको उनकी शिक्षा व मार्ग-प्रदर्शन मे लगा दिया । वह इन तपस्वी सन्यासियो के वीच एक आग के तुफान के समान ्या। उसने उन्हे शोक व समाघि की तन्द्रा से जागृत किया, वाह्य जगत के

१ उसने कई वर्ष वाद यह नाम ग्रहण किया था। दूसरे खण्ड में मैं इस की जन्मकथा का वर्णन कर्ल्गा।

विचारो को सीखने के लिए वाव्य किया; अपनी विराट् वुद्धि की अमृत वर्षा से अप्लावित किया, और ज्ञानवृक्ष की समस्त णाखाओ—तुलनात्मक धर्मणास्त्र, विज्ञान, इतिहास, समाजणास्त्र आदि के फलो का आस्वाद कराया । वह चाहता था कि वे सार्वमौम वृष्टिकोण को ग्रहण करे, इसलिए वह पवित्र अग्निणिखा को एक क्षण के लिए मी विराम न देकर निरन्तर उन्हे लामप्रद विवाद व आलोच-नाओ मे लगाये रखता था ।

सन् १८८६ के बडे दिन (क्रिस्मस के दिनो मे) मगवत्-मानवो के जन्म का विधवत् सस्कार हुआ । यह एक वडी रोचक कया है, कारण, इसमे पाश्चात्यो के ,'वो दिऊ''<sup>9</sup> ओर भारत की वाणी का रात्रि मे एक अपूर्वसम्मावित मिलन है ।

वे सव अन्तपुर मे शिष्य वावूराम को माता के घर पर एकत्रित हुए।

"रात काफी जा चुकी थी। सारे सन्यासीगण अग्नि के चारो तरफ बैठ गए। वे वडी-वडी लकडियाँ लेकर आए थे, जो उन्होंने घूनी मे जला रखी थी। शीघ्र ही एक सुदीप्त अग्निशिखा आकाश की तरफ उठने लगी, जो चारो तरफ दूर तक फैने हुए अन्वकार के विपरीत अत्यन्त सुन्दर प्रतीत होने लगी। सिरो के ऊपर मारतीय रात्रि का आकाश चन्दोवे के रूप मे दूर तक फैला हुआ था, और दूर-दूर तक चारो तरफ एक अवर्णनीय थ्राम्य शान्ति विराज रही थी। बहुत देर तक सब घ्यान मे मग्न रहे। उसके वाद उनके नेता (विवेकानन्द) ने ईसा<sup>र</sup> की कहानी से उस जान्ति को मग किया। विल्कुल प्रारम्म से, जन्म के विस्मयकारक रहस्य से उसने कथा प्रारम्म की। परिताता ईसा के आविर्माव की कथा मुनकर कुमारी मेरी को जो आनन्द प्राप्त हुआ था, सन्यासियो ने मी उसमे हिस्सा लिया। ''' ईसा के शैशव के दिनो मे वे उसके साथ रहे। मिन्न मे भी वे ईसा के साथ गये। ईसा के साथ वे यहूदी पण्डितो द्वारा चारो तरफ से घिरे हुए उस मन्दिर मे गये, जहाँ कि ईसा उन पण्डितो के प्रश्नो का उत्तर दे रहा था। इसके बाद जव उसने अपने प्रथम शिष्यो का संग्रह किया, तव भी वे ईसा के साथ ही वने रहे और उन्होंने उसका उसी प्रकार मक्तिपूर्वक सम्मान

१ इसका सब्दार्थ है ''मुन्दर मगवान्''। फ्रास के जनसाधारण अमीन्स के गोयिक गिर्जे के तोरण पर अवस्थित ईसा की प्रस्तर-मूर्ति को इस नाम से पुकारते हैं।

विवेकानन्द ईसा को अत्यन्त श्रद्धा की दृष्टि से देखते थे। रामकृष्ण ने भी ईसा को ईण्वर का अवतार माना था।

किया जिस प्रकार कि वे अपने गुरु का करते थे। <sup>9</sup> ईसा और रामकृष्ण के बीच, विचार और कार्यों तथा शिष्यों के साथ उनके सम्बन्ध में जो अत्यधिक समा-नता थी, उसने सन्यासी-गण के मन में रामकृष्ण के साथ दिव्य क्षानन्द के उन प्राचीन दिनों को स्मृति को जाग्रुत कर दिया। परित्राता ईसा के शब्द उनके कानों को चिरपरिचित प्रतीत होने लगे।"

ईसा के वेदनावहन और क़ौस-विन्धन की कहानी ने उन्हे व्यान-समुद्र मे मग्न कर दिया । नरेन्द्र की उदात्त भाषा ने उन्हे प्रचारक शिष्यो की उस मडली मे पहुँचा दिया---जहाँ पाल ईसा की जीवन लीला का वर्णन कर रहे थे । पेण्टेकोस्ट उत्सव की अग्निशिखा उनकी आत्माओ को बगाल के एक प्रशान्तल ग्राम्याञ्चल मे उत्तप्त करने लगी, और ईसा और रामकृष्ण, दोनो के मिश्रित नामो की व्वनि नैश वायु मे स्पन्दित होने लगी ।

उसके वाद विवेकानन्द ने सन्यासियो को सम्बोधन करके कहा कि वे भी एक-एक करके ईसा मे परिणत होने की चेष्टा करे, ससार के त्राण के लिए कार्य करे, ईसा के समान सर्वस्व त्याग करे और इस प्रकार भगवान की प्राप्ति करे । घूनी की वह्निशिखा के सम्मुख खडे होकर प्रत्येक सन्यासी ने भगवान और अपने सायियो को साक्षी करके, हमेशा के लिये सन्यासव्रत ग्रहण करने की शपथ ली । लपलपाती वह्निशिखा से उनके मुखमण्डल उद्दीप्त हो रहे थे । प्रज्वलित काष्ठ-खण्डो से हाने वाली चड-चड घ्वनि ही केवलमात्र उनके विचार की शान्ति को वीच वीच मे भग कर देती थी

भाषय-ग्रहण का यह समस्त अनुष्ठान समाप्त होने पर ही सन्यासियो को यह घ्यान आया कि यह रात्रि ईसा के शुम जन्म का पूर्वदिन<sup>२</sup> (क्रिस्मस ईव) है । अव<sup>′</sup>तक उन्हें इस वात का कोई घ्यान ही न था ।

इस प्रकार मगवान के एक नव जन्मदिन की घोषणा करके यह सभा उस दिन एक गम्मीर अर्थमय सुन्दर रूपक मे परिणत हो गई।

किन्तु योरोपवासियो को इस कहानी को पढकर विभ्रान्त न होना चाहिए।

२. स्वामी विवेकानन्द की जीवनी, द्वितीय खण्ड, देखिए।

१ इनमे से शशिभूषण (रामकृष्णानन्द) और शरच्चन्द्र (शारदानन्द) इन दोनो के सम्बन्ध मे रामकृष्ण कहा करते थे कि वे पूर्वजन्म मे ईशा के भक्त थे।

यह 'जोर्डान'<sup>9</sup> मे प्रत्यावर्तन नही है । अपितु यह जोर्डान और जाह्नवी का णुम<sub>ु</sub> सगम है । यह दोनो महानदियाँ परस्पर सम्मिलित होकर अपने विस्तृततर वक्ष के साथ वही चली जा रही हैं ।

प्रारम्भ से ही इस नवीन संघ में एक अभूतपूर्व विशेषता थी। इस सघ मे न केवल प्राच्य और प्रतीच्य की विश्वास शक्ति मिश्रित थी, न केवल विज्ञान के विश्वकोशिक ज्ञान के साथ धर्ममूलक घ्यान और विचार का सम्मिश्रण था, अपितु इसमे गम्मीर चिन्तन के आदर्श के साथ मानवसेवा का आदर्श मी सम्मिलित था। प्रारम्भ से ही रामकृष्ण के आघ्यात्मिक शिष्यो को आश्रम की चहार-दीवारी मे ही वन्द रहने की इजाजत न थी। एक-एक करके वे मिक्षुओं के समान विक्व मे पर्यटन करने के लिए वाहर चले गए। केवल एक रामकृष्णानन्द (शशिभूषण) जिन्हे रामकृष्ण के अवशेषों की रक्षा का दायित्व सौंपा गया था, आश्रम को छोडकर कही वाहर नही गए । वाहर घूमनेवाले सन्यासी बीच-बीच मे विश्वाम के लिए आश्रम मे आ जाते थे। गुरु के जीवन के अन्तिम दिनों मे मार्था का सेवा का विनीत आदर्श ग्रहण किया गया था। रुग्ण गुरुदेव की सेवा द्वारा, अथवा जिनकी आत्मा मगवान् मे लिप्त है और जो मगवान् के निकट प्रार्थना करते हैं, उनके शरीर की सेवा द्वारा उन्होंने इसका क्रियात्मक रूप मे अम्यास किया । यह सेवा ही उनके गुरु का 'भगवत्प्राप्ति' का अपना मार्ग था। और यदि वृद्ध टाल्स्टाय जीवित होते, तो वह भी इसे ही श्रेस्ठतर माग वत्तलाते ।

परन्तु प्रत्येक को अपना-अपना हिस्सा अदा करना था। कारण, प्रत्येक अपने मिन्न स्वमाव के अनुसार अज्ञातरूप मे रामकृष्ण के वहुमुखी व्यक्तित्व के एक-एक रूप या एक-एक अश का प्रतिनिधित्व करता था। जब वे सब एकत्रित हो जाते थे, तो रामकृष्ण को समग्र रूप मे पाया जाता था।

उनके गक्तिशाली प्रवक्ता विवेकानन्द को, उन सवकी तरफ से विश्व मे अपने उस गुरु की वाणी का प्रचार करना था, जिसे वह भारतवर्ष की समस्त, आध्या-त्मिक शक्तियो का जीवित समन्वय कहता था .---

''मुझे एक ऐसे महापुरुष के चरणो मे बैठने का सौमाग्य प्राप्त हुआ है----जिसका जीवन उसकी समस्त शिक्षाओ व उपदेशो की अपेक्षाकृत हजारो गुणा अधिक उपनिपदो की वाणी की एक उत्कृष्ट जीवित व्याख्या है, जो वास्तव मे

१ जोडीन — हिन्दुओ के निकट गगा के समान ईसाइयो के लिए यह एक अत्यन्त पवित्र नदी है । (अनुवादक)

मानवरूप में उपनिषदों की एक जीवित आत्मा है ''जो मारत के विसिन्न विचारो का समन्वय है...सारत-भूमि हमेशा विचारको और ऋषियो से समृद्ध रही है. . शकर के पास एक महान मस्तिष्क था और चैतन्य के पास एक विशाल हृदय था, और अब वह समय आ गया था जब मस्तिष्क और हुदय इन दोनो के एक समन्वित मूर्तरूप की आवश्यकता थी '' ''एक ऐसे व्यक्ति की आवश्यकता थी. जिसके अन्दर एक ही शरीर में शकर के चमत्कारिक मस्तिष्क और चैतन्य के आश्चर्यजनक रूप से उदार व विशाल हृदय का समावेश हो, जो प्रत्येक सम्प्र-वाय मे एक ही आत्मा, एक हो परमात्मा को कार्य करते हुए देखता हो : जो प्रत्येक वस्तु के अन्दर भगवान् को देखता हो, जिसका हृदय इस ससार मे भारत-वर्षं व उसके वाहर, सव जगह समस्त दीन दु.खियो, दुर्वलो पददलितो और पीडितो के लिए आर्त्तनाद करता हो, और इसके साथ ही जिसकी विभाल तीव्र बुद्धि परस्पर विरोधी विभिन्न सम्प्रदायों के वीच संगति स्थापित करनेवाले उदार विचारो की कल्पना करती हो .. और उनमे सगति स्थापित करके मस्तिष्क और हृदय के एक सार्वमौम धर्म को जन्म देने वाली हो, ऐसे मनुष्य ने जन्म लिया था। ..समय उसके अनुकूल था, यह आवश्यक था कि ऐसे मनुष्य का जन्म हो, और वह आया था, और सबसे आश्चर्यजनक वात यह है कि उसका कर्मक्षेत्र एक ऐसी नगरी के निकट था, जो पाक्ष्वात्य विचारो से पूर्ण थी, जो नगरी पक्ष्चिमीय विचारो के पीछे पागल हो उठी थी, और जिस नगरी ने मारत के अन्य सब नगरो की अपेक्षा कही अधिक आचार-विचारो को अपनाया था। ऐसे स्थान मे, विना किसी कितावी विद्या के ज्ञान के वह रहता था, इस महान् मनीपी को अपना नाम तक भी लिखना न आता था, परन्तु हमारे विख्वविद्यालयो के वडे-बडे प्रतिभाशाली स्नातक उसकी वृद्धि की विराट् शक्ति को देखकर दग रह

१ वर्तमान मारत के (पुस्तक लिखते समय, सन् १६२८) अन्यतम श्रेष्ठ दार्शनिक और धार्मिक विद्वान श्री अरविन्द घोष ने रामकृष्ण की प्रतिमा के प्रति एक सुन्दर श्रद्धाजलि अपित की है। उसमे रामकृष्ण की बहुमुखी आध्यात्मिक शक्ति, और उस समस्त शक्ति को परिचालित करने ये समर्थ एक असाधारण आत्मा का वर्णन है :----

''हम रामकृष्ण के निकटवर्ती जीवन मे विराट् आघ्यात्मिक शक्ति का एक असाधारण दृष्टात देखते हैं। उन्होंने इतनी जल्दी ब्रह्मत्व की प्राप्ति कर ली थी कि मरनो वल-प्रयोग द्वारा उन्होंने स्वर्ग के राज्य को छोन लिया था। और उसके बाद उन्होंने एक-एक करके विभिन्न यौगिक क्रियाओ को २०

जाते थे .वह अपने समय का महान ऋषि था, जिसकी शिक्षाएँ वर्तमान समय के लिए सबसे अधिक लामदायक हैं ।...यदि मैं आपको एक मी सत्य वात कहता हूँ तो वह उसकी, और केवल उसकी है । और यदि मैंने आपसे कोई भ्रान्तिपूर्ण या गलत वाते कही हैं....तो वे सब मेरी अपनी हैं, उनका उत्तरदायित्व मेरे ऊपर है।''

इस प्रकार आघुनिक मारत के महान् धार्मिक नेताओं में सवपिक्षा बुद्धि-मान्, सर्वापेक्षा शक्तिशाली, और सर्वपिक्षा अभिमानी नेता ने अपने-आपको इस सरल साधारण मनुष्य के चरणों में नत किया था। वह वंगाल के इस मसीहा का प्रचारदूत सेण्ट पाल था। वहीं उसके आश्रम और उसके सिद्धान्त का संस्था-पक था। उसने समस्त ससार का पर्यटन किया था। वह एक ऐसी जलप्रणाली

अविक्वसनीय भीघ्रता के साथ वश करके उनमे से सारवस्तु को ग्रहण कर लिया था । अन्त उत्पन्न आव्यात्मिका के विभिन्न अनुमवो मे विस्तार द्वारा और अन्त. अनुभूतिजन्य ज्ञान की स्वामाविक क्रीडा दारा वे हमेशा प्रेम के ढ़ारा भगवत् उपलब्धि व प्राप्ति के सारभूत परिणाम पर ही पहुँचते थे। ऐसा द्ष्टात व्यापक रूप मे नही मिल सकता । इसका उद्देश्य मी विशेष व सामयिक था। दीर्घकाल से परस्पर संघर्षरत सम्प्रदायों व दलों में विमक्त संसार को ऐसे परम सत्य को आवण्यकता थी, जिसे पाने के लिए मानव समाज प्राणपण से चेष्टा कर रहा था। 'समस्त सम्प्रदाय एक ही पूर्ण सत्य के अश व अग हैं और समस्त सावनाओ का लक्ष्य अपने-अपने मिन्न पथ द्वारा उसी एक परम अनुमव को प्राप्त करना है' यही वह परम सत्य है। इस सत्य को किसी एक महात्मा के निर्णायक महान् अनुभव द्वारा दृष्टात रूप मे उपस्थित करने की आवश्यकता थी। त्रह्य को जानना, तद्रूप होना व उसे धारण करना ही एक आवश्यक वस्तु है, अन्य सव वस्तुएँ इसी के अन्तर्गत आ जाती हैं।'' अन्य समस्त आवश्यक नाम व रूप आदि जिन्हे ईश्वरीय इच्छा हमारे लिए चुनती हैं, इसी मे समाविष्ट हो जाते हैं। ("योग सम-न्वय'' आर्य, पाण्डिचेरी, न० ५, दिसम्बर १९१४) । रामकृष्ण के व्यक्तित्व व जीवन के वास्तविक महत्त्व को मारतवर्ष के एक आघुनिक अच्यात्मवेत्ता गुरु ने इस प्रकार अनुमव किया है ।

१ कलकता और मदास मे व्याख्यान : ''वेदान्त के विमिन्न स्तर और भारत के ऋषिगण''

